SOUS LA COORDINATION DE
SYLVIE POUTEAU

CAUSE VEGETALE

COOPERER
AVEC LES PLANTES
POUR SE NOURRIR







CAUSE VEGETALE

COOPERER
AVEC LES PLANTES
POUR SE NOURRIR

SYLVIE POUTEAU, COORDINATRICE

Editions Quee



Dans la collection Nature et société

Nouvelles formes de travail en Cohabiter avec le sauvage.
agriculture, B. Dedieu, P. Gasselin, Rencontres entre pratiques
N. Hostiou (coord.), 334 p. récréatives et faune sauvage

C. Perrin-Malterre, L. Chanteloup,
J. Dellier, M. Garel, A. Loison (coord.)
2025, 326 p.

Pour citer cet ouvrage : Pouteau S. (coord.), 2026. Cause végétale. Coopérer
avec les plantes pour se nourrir, Versailles, éditions Quee, 172 p.
(https://doi.org/10.35690/978-2-7592-4285-6)

Les éditions Quee réalisent une évaluation scientifique des manuscrits
avant publication dont la procédure est décrite ci-dessous :
https://www.quae.com/store/page/199/processus-d-evaluation.

Le processus éditorial s'appuie également sur un logiciel de détection
des similitudes et des textes potentiellement générés par IA.

Les versions numériques de cet ouvrage sont diffusées
sous licence CC-by-NC-ND 4.0.

La diffusion en accés ouvert de cet ouvrage a été soutenue par le projet de
recherche PlantCooplab « Les plantes dans le champ du travail. Coopérations
pour une alimentation durable », financé par la Fondation Daniel et Nina
Carasso (2021-2025) via la Fondation de France, numéro de contrat 00110655.

INRAZ, AgroParisTech A algls_ETuT

© Editions Quae, 2026
ISBN papier : 978-2-7592-4284-9
ISBN PDF : 978-2-7592-4285-6
ISBN ePub : 978-2-7592-4286-3
ISSN : 2267-702X

Editions Quae
RD 10
78026 Versailles Cedex
www.quae.com / www.quae-open.com


https://www.quae.com/store/page/199/processus-d-evaluation
http://www.quae.com
http://www.quae-open.com
https://doi.org/10.35690/978-2-7592-4285-6

I SOMMAIRE

ReMErCICMENLES ..............oooooeeeeseseseees e 7
AVANE-PIOPOS ..o 11
Introduction. Se nourrir de relations plantes-humains............... 15
Sylvie Pouteau

Des tournants végétaux autour de la cause végétale ..., 15
La cause végétale au coeur de la cause paySanne. ... 19
PlantCoopLab, émergence de la cause végétale comme phénomene

OTTZIMAIIE. ... 22
Six entrées dans 1a cause VEZELAle...........c..oricicecenre 25
BIDHOGIAPNIE ....c.c e 27
1. Un regard sur I’expérience PlantCoopLab..............cco. 33
Sylvie Pouteau

Considérer I’agriculture a partir des humanités végétales ...........onne 33
Explorer les marges ou s’inventent les agricultures écologisées...................... 37
La part non productive de la pratique interdisciplinaire :

la concertation Préalable ... 40
La dynamique de groupe dans la pratique transdisciplinaire :

QUALTE EXPETICIICES ..o oo 43
Exercer un empirisme narratif plutdt qu une théorisation ..., 45
Perspectives, entamer une deuxiéme phase du PlantCoopLab......................... 47
BIDHOGIAPNIE ... 48

2. Aprés la cueillette : faire territoire et profession

avec la part sauvage des plantes et des milieux...................ooon. 51
Florence Pinton

Dans le pli des activités productives, des relations au monde vivant

Q COMSIACTRT ... 51
Les travailleurs des plantes face a la modernit€. ... 53
De 1a plante au tEITIEOITE ... 59
Une profession méconnue qui n°en €St PAS UNEC........c.c.cerrerrerrermerssmnresserseene 64
Pour une autre gouvernance des territoires TUrAUX ... 69

BIBIHOGIAPNIC .....occcrrreree s 71



CAUSE VEGETALE

3. Avec les plantes, repenser le travail vivant........................ 75
Sébastien Mouret

Cultiver et cueillir a la lisiere de la production ... 77
Remercier les plantes de leur GENéroSite ... 83
Pour une écologie politique du travail. ... 88
210 FT0] 02 15) 0§ [ 89
4. La partie non productive du travail : éloge de la joie......................... 91
Maria Fernanda de Torres Alvarez

MENOAOLIOZIC ...
Le rejet de PIMUGIES ..o
L@ PATtIC SUSPECLE ..o

Le travail vivant et I’ouverture possible.
TTAVAIILET SUL SO ..o

F10GE A€ 18 JOTC ..ottt
Bibliographie

5. Vers une agroécologie vertueuse :

coopérer avec I’agentivité végétale................ 109
Sylvie Pouteau

Une invitation a une éthique de I’agriculture 2. 109
L’agroécologie au prisme de I’éthique des VErtus. ... 111
L’agentivité végétale, point aveugle des priorités agroécologiques............. 115
L’agentivité végétale, un parcours de TeCONNAISSANCE ......cccccueerevrsvcrerseerenren 121
Pour une agroécosophie avec 1es plantes ... 125
BIBIIOGIAPNIE ..o 126
6. Accueillir la part sauvage des plantes au travail ... 131
Aurélie Javelle

Contexte et MEthOAOLOZIC ... 131
Un sauvage protéiforme

Un sauvage qui incarne la part indocile du monde..............ccooooiiiir

Le rejet du terme « SAUVAZE M .....ooooocooeoocoeoseeeseeseessoeeseessoeesees oo

Le dualisme dépassé par un travail vivant avec les plantes

Un travail vivant autorisé par le respect de ce qui échappe au contréle.......... 140
BIDHOGIAPNIE ... 142

7. Cause animale/cause végétale.
L’inévitable polarité du véganisme ... 145
Jocelyne Porcher

Les plantes sont des ChOSES................oooooooioooeee e 146
Les plantes ne sont pas des ChOSES ... 148
Travailler aVec 1e8 PLantes.............cooooirioieseeseseesenseeses 149
Les biotechnologies Ou 12 VIE ... 152

BIDHOGIAPNIC .....ccoeee e 154



SOMMAIRE

Perspectives. Vers un parlement des plantes.................ccoin 157
Sylvie Pouteau

Etre habité €t RADILET........c.cvov
Perdre et retrouvVer 1a Parole.......... s
Représenter et revendiquer des MONAES.............orvrerricnenrnresersinsensen
Bassins-versants végétaux et leurs ambassades ...

Le parlement des plantes, un passeport pour 1’avenir ?
BIDHOGIAPNIE ...

LLASEE d€S AUECUI'S ........ooooooo e 171






# REMERCIEMENTS

Cet ouvrage est issu des travaux menés dans le cadre du projet
de recherche PlantCoopLab « Les plantes dans le champ du travail.
Coopérations pour une alimentation durable » entre 2020 et 2025.
PlantCoopLab s’est établi a la fois comme une extension d’Animal’s
Lab, une équipe créée par Jocelyne Porcher en 2013 dans ’'UMR
Innovation située sur le campus de I’Institut Agro Montpellier, et comme
un nouveau dispositif de recherche dans ’'UMR SADAPT située sur
le campus Agro Paris-Saclay. Nous remercions tous les collégues de
ces deux laboratoires qui ont accueilli cette naissance avec attention et
bienveillance. Nous tenons a souligner la participation précieuse de nos
collégues Romain Melot, aujourd’hui dans ’'UMR BAGAP a Rennes, et
Nicole Pignier, a I’université de Limoges, dans les premiéres étapes du
projet PlantCoopLab. Deux étudiantes en formation de recherche nous
ont accompagnés en ouvrant nos réflexions aux relations avec les arbres
agricoles et urbains : Giulia Volpini, au cours d’un stage de master de
I’université de Wageningen dans le cadre de PlantCoopLab, et Viola Di
Tullio dans le cadre d’un séjour doctoral du programme de I’université
Luiss de Rome.

Nous exprimons toute notre reconnaissance aux praticiens des plantes
qui ont donné généreusement de leur temps dans des journées d’étude
en apportant leur expérience vécue et vivante. Nos remerciements vont
spécialement a la Ferme de Sainte Marthe en Sologne et a son conser-
vatoire Mille Variétés anciennes, en particulier son fondateur Philippe
Desbrosses, qui nous ont accueillis pour des journées d’étude, et a
I’ Association francaise des professionnels de la cueillette de plantes
sauvages (AFC), en particulier Alexis Brunel, Jean-Paul Lescure et
Emilie Pascal, qui nous ont sollicités et avec qui nous avons entamé
une collaboration sur la dimension sensible des pratiques de cueillette.

Enfin, nous adressons notre profonde gratitude aux plantes et a la
Terre qui ont nourri nos efforts et inspiré cet ouvrage.



« Comme la Terre est la mere commune et nourrice

du genre humain, et tout homme désire de pouvoir y vivre
commodément : de méme, il semble que la Nature ait mis en nous,
une inclination a honorer et faire cas de I’Agriculture ;

pour ce qu’elle nous apporte libéralement abondance

de tout ce dont nous avons besoin pour notre nourriture

et entretien. »

Oliver de Serres, Le thédtre d agriculture et mesnage des champs,
1600, préface, consulté le 08/04/2024,
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k52175n#/


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k52175n#/

Sous un ciel qui nous menace, des coopérations plantes-humains
durables pour nourrir I'avenir, aquarelle, Céleste Lottigier, 2025.






I AVANT-PROPOS

Force est de constater que le titre de cet ouvrage ne laisse pas indif-
férent. Avant méme sa parution, il a déja suscité curiosité, surprise,
intérét ou réticence. Il nous apparait donc opportun de donner quelques
¢léments sur le sens donné ici & la notion de « cause végétale ».

Au sens littéral, il ne peut s’agir que de la cause des plantes. Or, cet
assemblage peut sembler improbable, pour désigner une cause encore
inexistante, ou simplement perdue par avance, voire sans fondement.
Ce trouble est renforcé par le sous-titre « coopérer avec les plantes pour
se nourrir », laissant supposer qu’il s’agirait en fait de faire un bon
usage des végétaux et de réexaminer les pratiques agricoles a I’aune
des relations qu’ont les agriculteurs avec leurs plantes. Ceci pourrait
laisser croire que la cause végétale n’est finalement qu’un substitut de
la cause paysanne. Elle serait ainsi un prétexte pour revisiter une cause
qui, quant a elle, est effectivement déja connue et reconnaissable, méme
si elle aussi est peut-étre en voie d’étre perdue.

C’est en pleine reconnaissance de cette instabilité d’interprétation que
I’expression « cause végétale » a été adoptée. Le lecteur pourra constater
que l’article a été omis. De fait, il ne s’agit pas de « la » cause végétale,
ce qui supposerait qu’elle a déja été constituée et établie, et qu’elle est
pleinement identifiée et identifiable. Le propos de cet ouvrage est que,
en tant que telle, la cause végétale ne préexiste pas a I’enquéte qui est
ici retracée. Il ne s’agit donc pas d’instruire une cause qui existerait dans
un absolu temporel et spatial, mais de rendre possible son émergence, en
admettant son instabilité comme faisant partie intégrante de son objet.

Cette expression vise aussi a interpeller notre capacité d’action, indis-
sociable d’une compréhension de I’éthique. Débarrassée de I’article,
elle acquiert un dynamisme équivalent a celui d’un verbe et refléte une
posture en phase avec la rationalité des sciences de 1’action dont nous
relevons. Dans nos modalités de recherche et d’analyse, nous adoptons
la logique des sciences impliquées qui se positionnent entre réflexivité,
participation, interpellation et incitation a I’action. « Cause végétale »
comporte ainsi une invitation a agir que nous assumons.



CAUSE VEGETALE

La cause végétale ne doit pas étre un prétexte pour un verdissement
moral des pratiques agricoles. C’est de la cause des plantes que traite
cet ouvrage, en tant qu’elles sont des plantes et possédent des attributs
biologiques et écologiques qui font qu’elles sont ce qu’elles sont, et en
tant qu’elles rencontrent concrétement notre existence humaine, nous
permettant ainsi d’en faire une cause. Les végétaux nous exposent a un
entrelacs d’ambivalences et d’ambiguités qui trament une cause radica-
lement nouvelle. Elle se densifie a mesure que nous ceuvrons et agissons
avec eux. Le lieu de cet agir est emblématiquement celui de 1’agriculture
ou, plus généralement, des agricultures. C’est 1a que sont expérimentées
des sociabilités concrétes avec les plantes.

Nous pourrions nous demander pourquoi la thése de la cause végétale
telle que nous I’abordons dans cet ouvrage n’a pas été mise au cceur des
enjeux de 1’agroécologie. L’expression « cause végétale » risque-t-elle
de renforcer cet angle mort ? Nous faisons le pari qu’elle est le moyen
de révéler le pourquoi de ce manque. Une autre source d’instabilité
est que la cause végétale évoque irrésistiblement la thése de la cause
animale, mais pour aussitot s’en démarquer. En effet, si la premiére était
pensée dans le méme esprit que la seconde, nous devrions alors cesser
de nous nourrir. En remettant la condition de notre subsistance au coeur
du propos, cet ouvrage nous entraine vers une redéfinition de I’idée
méme de cause, en la sortant d’un cadre d’interprétation normative et
cloisonnée. La cause végétale est bien celle des plantes et I’ouvrage ne
dément pas cette promesse. Mais elle ne peut étre pensée isolément, a
I’abri du monde, en soi et pour soi.

Au sens commun, une cause est une affaire qui se plaide et se défend
en justice. Et ¢’est en premier lieu I’ensemble des raisons pour lesquelles
il est concevable de le faire. Nous défendons une cause, non seulement
sur le plan juridique, mais aussi politiquement sous la forme d’un mani-
feste, et avant tout lorsque nous agissons effectivement avec sollicitude,
reconnaissance et gratitude. Le lieu du procés n’est donc pas entre les
murs d’une raison juridique, il est d’abord au milieu des champs, des
prés et des foréts, en prise directe avec la source originaire de toute
sociabilité avec les plantes. Ce n’est pas une cause en principe, mais
en acte ; non un commandement d’une autorité morale surplombante,
mais un accomplissement dans 1’épaisseur du réel et de ses contradic-
tions. Le terme « cause végétale » permet ainsi de ramasser en une seule
expression une vision qui peut prendre un caractére politique et qui dans
cet ouvrage s’exprime de diverses fagons, en tant que don et contre-don,
éthique relationnelle, éthique du travail vivant et éthique du juste milieu.

Nous faisons le pari que c¢’est justement en maintenant I’instabilité
et le trouble de cette expression que nous pouvons éviter deux écueils :
celui d’une éthique végétale détachée de nos besoins effectifs, et notam-
ment celui de nous nourrir ; et celui d’une réduction des plantes a des



AVANT-PROPOS

¢éléments de la vie paysanne. Ni [’un ni I’autre ne sont parvenus jusqu’ici
a maintenir les plantes en position de reconfigurer une vision politique
capable de reconnaitre leur sociabilité intrinséque et leur réle fonda-
teur pour nos sociétés. Il va de soi qu’une telle entreprise ne peut &tre
circonscrite par cet ouvrage. Plus modestement, il s’agit cependant d’en
proposer une premicre esquisse pour qu’a 1’avenir elle puisse prendre
consistance.

Les auteurs, partenaires du projet PlantCoopLab :
Sylvie Pouteau, Aurélie Javelle, Sébastien Mouret, Florence I?inton,
Jocelyne Porcher, Maria Fernanda de Torres Alvarez






INTRODUCTION
Se nourrir de relations plantes-humains

Sylvie Pouteau

La fagon de considérer les plantes est un enjeu majeur pour I’avenir
de I’agriculture et la qualité de notre alimentation. Bien qu’omnipré-
sent dans les activités productives, le végétal est ravalé le plus souvent
au rang de simple matériau ou ressource instrumentale. Les agricul-
trices et agriculteurs sont les victimes collatérales de cette désaffection.
Leur rdle se trouve réduit a celui de terrassiers ou d’ouvriers de la terre
dont la fonction principale est d’approvisionner des stocks de matieres
premiéres. Le manque d’égard pour les étres végétaux se reflete dans
la déconsidération des « travailleurs des plantes » — terme qui désigne
ceux dont le métier repose sur des relations de sociabilité avec le monde
végétal, par distinction avec les « professionnels du végétal » (Pinton,
chapitre 2). Cette indifférence gomme d’un méme geste toute la trame
relationnelle tissée avec des étres vivants, parfois récalcitrants, parfois
envahissants, faite de cohabitation, de coapprentissage et de coopération.
Redonner a voir les plantes comme des étres de relation est une fagon de
renverser cette tendance et de requalifier des métiers aujourd’hui indis-
pensables pour fonder des solutions sur la nature et, qui plus est, avec la
nature. Notre position est d’affirmer que si nous ne changeons rien a nos
relations avec les plantes, nous risquons d’entretenir voire d’aggraver
les déséquilibres actuels. Nous revendiquons une considération de la
cause végétale comme faisant partie intégrante de la cause paysanne, et
plus généralement de la condition humaine dépendante de 1’agriculture.

DES TOURNANTS VEGETAUX AUTOUR
DE LA CAUSE VEGETALE

La réinterrogation des relations avec les plantes dans un contexte de
déséquilibres vitaux participe d’un mouvement plus global amorcé par
les éthiques environnementales il y a environ 50 ans (Larrére, 1997).
Les désordres écologiques (chute de la biodiversité et changement



CAUSE VEGETALE

climatique) ne résultent pas d’un manque de solutions techniques. Au
contraire, le surinvestissement technique participe d’une indifférence
chronique vis-a-vis du vivant et de la nature, qui conduit a ignorer leur
valeur intrinseque, leur intégrité ou méme leur dignité (Leopold, 2000
[1949]). Or, ce n’est pas nous qui dictons aux plantes de pousser et de
s’épanouir. La vie végétale suit son cours propre méme lorsque nous
lui imposons des conditions de culture contraignantes, voire « contre-
nature » selon certains (Goodpaster, 1978). Elle ne se réduit pas a une vie
mécanique conditionnée par des facteurs externes. Elle est mue par son
propre agir, son « agentivité », c’est-a-dire les activités qu’elle déploie
de fagon spontanée, faisant preuve d’une extraordinaire faculté d’adap-
tation et d’ajustement. Certains lui reconnaissent méme une sensibilité,
une intelligence, des facultés de communication, d’apprentissage, de
mémoire et d’anticipation (Mancuso, Viola, 2018 ; Calvo, Lawrence,
2022). Méme si ce mouvement de reconnaissance ne fait pas ['unani-
mité, il a le mérite de venir ébranler les stéréotypes et de déconstruire
une vision purement mécaniste des plantes.

L’idée récente d’un « tournant végétal » pourrait laisser croire que
I’interrogation du statut ontologique, épistémique et éthique des plantes
est une nouveauté intellectuelle du xxi¢ siécle (Myers, 2015 ; Di Paola,
2024). Or, un certain nombre d’études montrent qu’au contraire ce statut
n’a cessé d’étre au coeur des diverses sociétés a travers 1’histoire et les
différentes cultures (Hall, 2011 ; Hiernaux, 2021a). Pour ce qui concerne
I’Occident, I’existence végétale fait I’objet de réflexions depuis 1’ Anti-
quité, notamment avec Aristote qui lui reconnait une « ame végétative »,
étude poursuivie par son disciple Théophraste. Le Moyen Age n’est pas
en reste sur ce questionnement, avec notamment la contribution de sainte
Hildegarde de Bingen (Marder, 2021). La révolution copernicienne n’a
pas non plus fait disparaitre I’étonnement que suscite ce monde végétant,
mystérieux et fascinant (Hallé, 1999). Elle lui donne un nouveau tour
avec I’émergence simultanée au XVIII® siécle d’une science du « second
régne » (Delaporte, 1979) et d’un nouveau rapport a 1’agriculture
(Bertrand, 2018). Les plantes étant désormais comparables aux animaux,
et donc vues comme des proches de ceux-ci, on s’interroge pour savoir
si elles souffrent et si cela devrait soulever des questions éthiques.
Jean-Baptiste de la Quintinie désigne encore les dynamiques propres
a la croissance des plantes comme une « ame végétante » (Bertrand,
2023a). Au X1x© siécle, la vision idéaliste de la Naturphilosophie inclinait
aussi a leur reconnaitre une ame ou un principe d’unité archétypique
(Fechner, 2024 [1848] ; Goethe, 1999 [1790] ; Holdrege, 2014). Méme
en Occident, des ontologies non naturalistes, qui au sens ou 1’entend
Philippe Descola (2005) autorisent divers registres relationnels avec
les étres naturels, n’ont pas disparu avec I’avénement des sciences
naturalistes.



INTRODUCTION

Ces considérations ont cependant été progressivement marginali-
sées a la fois politiquement et économiquement, laissant la nouvelle
rationalité technique s’emparer des champs et supplanter les ontologies
paysannes reléguées au rang d’ignorance et de superstition. Le tournant
des « productions végétales » était déja engagé dés le X1x° siecle. Loin
de tout romantisme, avant la seconde guerre mondiale 1’ Allemagne
avait devancé la France en matiére de modernisation agricole grace a
la génétique et la chimie des plantes (Lyautey, Bonneuil, 2022). Dans
la méme période toutefois, 1I’étude des phénomeénes bioélectriques chez
les végétaux avait continué de progresser (Sherperd, 2012). Recues
alors dans un relatif désert ontologique, épistémique et éthique, ces
données n’ont été remises au gout du jour qu’avec la récente percée
de la « neurobiologie des plantes » (Brenner, 2006), un champ désor-
mais incontournable autant par ’accumulation de données nouvelles
que par son instabilité épistémique et les controverses qui I’entourent
(Hiernaux, 2020). Pour autant, ce n’est pas la présumée « intelligence »
des plantes (Trewavas, 2003) qui peut expliquer a elle seule le regain
d’intérét de 1’Occident, empétré dans ses contradictions entre fétichisa-
tion a outrance des végétaux comme icones du verdissement écologique
et réification non moins extréme par 1’exploitation économique des
ressources « productives ». Le succeés médiatique d’ouvrages récents
sur la sociabilité des végétaux participe de cette ambivalence, en exaltant
I’imaginaire des plantes sans pour autant troubler 1I’économie réelle du
végétal (Wohlleben, 2017). Le revers de 1’accélération technologique
déconnectée des relations de sociabilité avec le monde naturel se traduit
par I’émergence d’une « nouvelle » sensibilité écologique. Cela ne fait
sans doute que réactualiser une conscience qui, pendant des millénaires,
s’était exprimée dans les registres d’un ethos, un rapport tacite et allant
de soi. Mais qui désormais n’est plus évident.

Se réapproprier ce rapport tacite de fagon explicite, dans I’articulation
d’une parole occidentale conditionnée par une épistémologie objecti-
fiante, est un enjeu inédit a I’échelle de 1’histoire puisqu’il s’agit de
surmonter la modernité et ses exces, et non de 1’ignorer en 1’esquivant.
On peut comprendre qu’un tel sujet séduise le champ philosophique,
mis au défi de penser ce qui était jusqu’ici paradigmatique de 1’im-
pensable (Coccia, 2016 ; Houle, 2012 ; Marder, 2013). On peut aussi
souligner la contribution de Gilles Deleuze et Félix Guattari (1980) dans
le célebre « Rhizome » qui invite & un dépassement philosophique. La
philosophie végétale aurait pu rester dans un registre contemplatif et
spéculatif s’il n’y avait pas eu simultanément des tentatives d’inscrire
la vie végétale dans une nouvelle pensée éthique et juridique (Kallhoff
et al., 2018 ; Hiernaux, Timmermans, 2026 [a paraitre]). En cherchant
a attribuer des droits aux plantes, il s’agit de répondre tout a la fois a
I’exigence écologique de protéger la nature soumise a un extractivisme



CAUSE VEGETALE

dévastateur et au besoin d’encadrer I’ambition prométhéenne des mani-
pulations biotechnologiques (Baertschi, 2022 ; Hermitte, 2019 ; Stone,
1972). Ainsi, dés 1972, la question d’un droit des arbres était posée aux
Etats-Unis. Dés 1980, I’exigence d’un respect de la dignité des plantes
était inscrite dans une constitution de la Confédération suisse, celle
du canton germanophone d’Argovie (Willemsen, 2009), puis en 1992
dans la Constitution fédérale (CENH, 2008). La naissance de I’éthique
végétale comme domaine d’investigation pose le probléme de la traduc-
tion dans les champs politiques et juridiques et de I’application dans les
différents secteurs de la société, et notamment les champs des paysans
(Lammerts van Bueren, Struik, 2005 ; Pouteau, 2012 et 2022). De fagon
plus systémique, les politiques environnementales de protection de la
biodiversité et des milieux naturels permettent d’englober les préoccu-
pations pour les plantes dans une nouvelle conception juridique du sol,
des servitudes et des communautés (Hiernaux, 2021b ; Vanuxem, 2020).

Ces quelques reperes non exhaustifs font état de démarches descen-
dantes qui tendent, avec les différentes sciences, a construire une vision
(re)programmatique, encore emprunte de la rationalité objectifiante qui
a coupé les liens entre la terre et ses plantes et les humains. Dans ce
contexte, les sciences humaines peuvent a juste titre revendiquer I’idée
d’un tournant végétal, qui cette fois n’est plus seulement contemplatif;,
spéculatif ou juridique. En s’attachant aux pratiques et aux usages
(Ernwein et al., 2021 ; Mouret, Lainé, 2023), ce mouvement fait lien
avec ce qui avait déja été entrepris pour les animaux compagnons de
travail des humains (Porcher, 2011 et 2018). Il invite & se rapprocher
des fagons concretes de travailler et vivre avec les plantes (Mouret,
Javelle, 2024 ; Pouteau et al., 2024). Il s’accompagne aussi de nouvelles
dynamiques des savoirs, que ce soit dans I’esprit des humanités envi-
ronnementales ou dans celui des sciences participatives et impliquées
(Béguin, Cerf, 2009 ; Coutellec, Jean, 2024 ; Schmidt et al., 2020).
Il ouvre ainsi un espace de réarticulation des savoirs intellectuels et
pratiques, et de reconsidération des logiques paysannes ancrées dans
des attachements aux plantes et a leurs lieux de vie (Bertrand, 2023b ;
Pignier, 2021).

Dans ce tournant végétal qui cherche a renouer des liens, le risque
pourrait étre de tomber dans un autre exces, celui d’une subjectivité des
relations particuliéres qui, dans certains cas, prétendent a un affranchis-
sement des cadres dont elles continuent de dépendre dans la réalité :
« I’économie », « le travail », « la production », « la propriété », etc.
(Cohen, 2017 ; Kazic, 2018). Entre objectification et subjectivation, il
manque une articulation des savoirs et des pratiques dans laquelle le
statut ontologique, épistémique et éthique des plantes peut étre ques-
tionné de fagon pluraliste et située ; non pas d’ailleurs comme « statut »
(Javelle et al., 2020), mais plutét comme condition de possibilité de



INTRODUCTION

nouer des relations plantes-humains signifiantes, chargées de sens et
d’expérience et porteuses d’une dimension politique réelle.

LA CAUSE VEGETALE AU CEUR DE LA CAUSE
PAYSANNE

Aujourd’hui marginalisée, la cause paysanne condense I’héritage
d’une longue histoire indissociable de la matrice « agriculturelle » dans
laquelle se sont développées aussi bien les sociétés les plus attachées aux
lieux qu’elles habitent — qui justifient le terme « autochtone » — que les
sociétés les plus investies d’un imaginaire prométhéen, a la fois génial et
destructeur — un Occident trés large puisqu’il s’est imposé bien au-dela
des frontiéres des pays occidentaux et de leurs colonies. Cette matrice
que nous considérons acquise, tel un état de nature plus ou moins consti-
tutif (Zwart, 2009) et livré a notre convenance, ne I’est qu’a la condition
de reconnaitre la cause végétale comme partie intégrante et fondatrice de
la cause paysanne — celle-ci incluant aussi la cause de la terre et de tous
les étres vivants. Sans cette condition aujourd’hui encore ignorée, qu’est-
ce qui nous autorise a croire que cette matrice pourrait se maintenir et
nous rester hospitali¢re a I’avenir ? Le fait méme de traiter séparément
nature — « zones naturelles » protégées — et culture — une agricul-
ture aujourd’hui privée de culture et naturalisée dans une économie de
marché — pose justement la question des cloisonnements épistémiques
et structurels qui font perdurer des dualités éthiques et politiques :
horizontalement, la division entre sciences des objets et sciences des
sujets, et verticalement, la hiérarchie entre savoirs experts et légitimes
instruments du pouvoir et savoirs vernaculaires et hétérogénes, au mieux
considérés comme des syncrétismes (Foyer, 2018).

Faire émerger la cause végétale dans ce contexte paradigmatique
pourrait sembler une entreprise démesurée, autorisant certains a la voir
comme un nouvel exemple d’utopie intellectuelle de « penseurs du
vivant » qui croient pouvoir « vivre sans produire » (Rigoulet, Bidet,
2023). Or, la cause végétale est justement inséparable d’un bien produire
et d’un bien travailler comme conditions pour maintenir la matrice agri-
culturelle. L’objectif de cet ouvrage n’est pas de proposer une nouvelle
théorisation du tournant végétal, ni de prétendre a un programme opéra-
tionnel. 11 est, plus modestement, de positionner les enjeux d’un tel
tournant a partir d’une enquéte articulant savoirs en sciences humaines
et savoirs de praticiens engagés dans diverses formes de réappropria-
tion de la cause paysanne. Son parti est d’interroger les relations avec
les plantes au cceur méme des activités ou les préjugés les considérent
intrinséquement livrées a des logiques instrumentales et utilitaristes,
celles des productions nourricieres. Déconstruire cet a priori profondé-
ment incrusté dans la mentalité urbaine des Occidentaux est une étape



CAUSE VEGETALE

cruciale. Ce n’est pas en sanctuarisant a la marge quelques végétaux
charismatiques tout en fermant les yeux sur le fond du probléme que
nous pourrons infléchir la pente extractiviste de nos sociétés. Le fond
du probléme n’est pas dans un ailleurs, une nature idéalisée qu’il
faudrait protéger dans des zones réservées. Il est d’abord au cceur de
nos campagnes et aux abords de nos villes, dans une nature ordinaire
et des gestes multimillénaires. Et il concerne I’ensemble de I’histoire
agriculturelle, depuis la domestication des plantes au Néolithique, une
histoire qui se délite a mesure que les paysans disparaissent et que les
plantes nourriciéres sont transformées en usines a produire.

Il ne s’agit pas non plus d’élaborer une nouvelle critique de 1’agricul-
ture industrielle, théme qui a déja été largement documenté sans pour
autant changer significativement la vision des plantes comme objets de
production, devenant des « ressources génétiques », puis de la « biodi-
versité cultivée » (Bonneuil, Fenzi, 2011 ; Bonneuil, Thomas, 2009)".
Le but ici est plutdt de déceler dans la critique matiére a alimenter une
écologie en seconde ou méme en premiére personne dans le champ des
productions nourriciéres, sans pour autant gommer la dimension écono-
mique, celles des besoins humains les plus vitaux. L’écologie scientifique
demeure une écologie en troisiéme personne, qui tend a ne voir dans les
étres végétaux que des objets ou des modalités des agroécosystémes.
11 lui manque une écologie en seconde personne, qui permette d’entrer
dans une perspective et une disposition relationnelle vis-a-vis de 1’alté-
rité de la vie végétale. Quant a une écologie en premiére personne, elle
s’autoriserait a reconnaitre une initiative propre aux plantes dans I’inte-
raction, qui découle de leur agentivité, et permettrait que s’établisse une
forme de coopération. En situant ainsi la cause végétale dans un contexte
productif et interactif, la question de I’agentivité végétale peut rencon-
trer la problématique du travail et des travailleurs des plantes dans leurs
pratiques. Cause végétale et cause paysanne ont partie liée par le travail.

L’idée de penser la cause végétale en termes de travail repose au
moins sur deux raisons. La premiére est politique, puisque la catégorie du
travail renvoie a la place de I’humain dans la sphére des échanges et des
rapports sociaux. Etre un travailleur ou collaborateur des étres vivants
qui constituent la plus grande part de la biodiversité, des écosystémes
et des paysages demande a étre complétement repensé. Travailler avec
des étres qui « travaillent », ou qui du moins s’activent, recouvre des
compétences et des savoirs qui vont bien au-dela de simples fonctions
ou services techniques. Certains peuvent vouloir remplacer ces derniers

1. On aurait pu s’attendre a ce que les agricultures biologiques investissent cette question. Or,
elle reste a I’arriére-plan d’une attention portée d’abord a la fertilité des sols. Pourtant, celle-ci
est bien destinée a faire pousser des plantes. Ainsi, « I’histoire des sols vivants » pourrait appa-
raitre comme une lecture en creux d’une histoire des relations avec les plantes (Pessis, 2020).



INTRODUCTION

par des dispositifs technologiques reproduisant, voire perfectionnant,
les gestes humains, avec un traitement symétrique des plantes et des
humains comme ressources mécaniques et en cherchant méme a inscrire
un ethos dans des robots (Ditzler, Driessen, 2022). Mais si les plantes
travaillent, avec une infinité de marges d’ajustement de leurs stratégies
en réponse aux propositions des travailleurs, alors les compétences et
les savoirs de ces derniers deviennent décisifs pour permettre une réelle
écologisation des pratiques : savoir observer, déceler des indices dans
un ensemble mouvant en perpétuelle transformation, se repérer dans
une diversité, percevoir et ressentir le « bon » moment, le « bon » geste.

L’autre raison est méthodologique. Si les plantes travaillent, la
catégorie de collaboration ou de coopération prend un relief nouveau.
Imposer des conditions d’exploitation aux plantes n’est pas sans coft
du point de vue du travail humain et des matiéres premieres nécessaires.
Comme lorsqu’on veut déplacer le cours d’une riviere, il faut ceuvrer
a I’encontre du dynamisme spontané de I’expression végétale. Cela se
fait soit directement par un travail accru au champ, soit indirectement
en amont pour extraire et acheminer des matériaux, pour construire des
usines et des machines, pour fabriquer des produits phytosanitaires et
des engrais, pour produire des génomes supposés capables de répondre
a cet effort supplémentaire. A I’inverse, prendre appui sur le travail
que font les plantes permet de revenir a une sobriété des moyens et
de limiter les déperditions d’énergie et de matiéres premicres tout au
long des trajectoires techniques. Le travail humain est ainsi redirigé
vers 1’accomplissement de gestes écosystémiques différenciés qui font
appel a I’attention et a la créativité, et qui sont directement en lien avec
le paysage et les territoires.

L’idée d’un travail végétal et d’une coopération avec les plantes vise
a réénoncer des stratégies agroécologiques qui méconnaissent 1’agen-
tivité propre des plantes et négligent le besoin des étres humains de
trouver du sens dans le fait d’interagir avec des étres qui peuplent leur
environnement. D’une réévaluation du statut des végétaux dépend ainsi
la requalification de pans entiers de métiers des travailleurs des plantes
et, d’une certaine facon, 1’avenir de 1’agriculture et le renouvellement
des agriculteurs. Le fait de travailler avec des dynamiques spontanées
apparait assez évident pour des cueilleurs de plantes sauvages (Asselain,
2024 ; Pinton, 2022 ; Pinton et al., 2015). 1l peut aussi étre manifeste
dans des pratiques ou I’activité manuelle reste dominante, comme le
maraichage, la permaculture, ou I’élevage extensif en prairies naturelles
(Javelle, 2020 et 2023 ; Javelle, Pinton, 2023 ; Pignier, 2022 ; Pouteau,
2023 ; de Torres Alvarez, 2015). Il est moins facilement perceptible dans
le domaine des grandes cultures ou la quéte d’uniformité prévaut pour
faciliter la mécanisation des interventions et ou les dynamiques sponta-
nées ont été les plus canalisées de fagon cofliteuse et radicale.



CAUSE VEGETALE

La coopération avec les plantes permet d’inverser les priorités de prise
en compte des différents métiers pour recomposer des dynamiques agri-
culturelles écologisées. Beaucoup d’observateurs occidentaux regardent
les peuples autochtones comme des acteurs désignés de la préservation
de la biodiversité, car nombre d’entre eux entretiennent encore des rela-
tions de sociabilité avec la nature dans son ensemble et en particulier
avec les plantes. De méme, la cause végétale pourrait étre un moyen de
redessiner les contours d’une forme d’« autochtonie » en France et dans
les pays occidentaux et de préparer les jeunes générations a s’approprier
un des impensés culturels les plus tenaces pour aborder la soutenabilité
alimentaire. Apres avoir été marginalisés et méprisés, ces savoirs verna-
culaires pourraient étre reconsidérés et s’avérer sources des solutions les
plus innovantes pour I’avenir.

PLANTCOOPLAB, EMERGENCE DE LA CAUSE
VEGETALE COMME PHENOMENE ORIGINAIRE

De toutes les activités végétales faisant I’objet de coopération, celles
qui nous touchent le plus directement sont les activités nourriciéres. Se
nourrir implique, pour une part importante, de nouer des relations char-
nelles avec les plantes. Cela signifie aussi vivre de territoires nourriciers,
qui sont eux-mémes des entrelacs de relations entre les plantes et les
autres habitants, humains et non humains (Pelluchon, 2015 ; Pignier,
2021). L’¢laboration de la cause végétale est une fagon de remettre ces
liens fondamentaux au centre de nos préoccupations les plus immédiates.
Avec cet objectif, cet ouvrage fait le choix non pas d’une exhaustivité qui
serait illusoire, mais d’un ensemble d’éclairages spécifiques et originaux.
Il découle du projet de recherche PlantCoopLab « Les plantes dans le
champ du travail. Coopérations pour une alimentation durable » qui
associe des chercheurs de deux laboratoires situés sur des campus d’en-
seignement et de recherche agronomique, Agro Paris-Saclay et I’ Institut
Agro Montpellier (Pouteau et al., 2024).

Au total, une dizaine de chercheurs en sciences humaines ont colla-
boré a ces travaux a différentes étapes du projet, conjuguant plusieurs
disciplines — anthropologie, ethnologie, philosophie, sémiotique et
sociologie — et aussi des participations ponctuelles de chercheurs
en agronomie, €cologie, écophysiologie, génétique, psychologie et
sociohistoire. Non seulement interdisciplinaire, le cadre du projet a
également été orienté vers des dispositifs transdisciplinaires faisant
intervenir des praticiens des plantes dans des ateliers-débats organisés
selon un format de mini-assemblées. L’ambition n’était pas d’établir un
état de I’art ou d’effectuer une enquéte statistique, il s’agissait d’expéri-
menter a petite échelle des modalités visant a faire émerger une parole
dont la premiére caractéristique est d’étre encore imprécise, méme si



INTRODUCTION

elle s’annonce avec une certaine clarté dans les choix et les engage-
ments écologiques des intervenants dont la participation a été sollicitée.
Cette visée était aussi motivée par la volonté de contribuer en tant
que chercheurs a une dynamique d’implication a la fois scientifique
et citoyenne, mettant en continuité le fait d’élaborer conjointement un
dispositif d’enquéte et celui d’ouvrir des espaces de délibération avec
des partenaires de la société.

Les choix épistémiques et méthodologiques de I’expérience
PlantCoopLab sont présentés dans un premier chapitre qui s’efforce de
tracer les lignes d’une dynamique d’appropriation de la cause végétale.
Si, dans I’exercice de ces travaux interdisciplinaires et transdiscipli-
naires, les voix se sont mélangées pour créer une unité d’ensemble,
cet ouvrage redonne aussi la parole a chacun pour replacer cette expé-
rience collective dans une réflexion plus personnelle qui recompose une
continuité avec des parcours construits dans une diversité de pratiques
de recherche. Suivent ainsi six chapitres dont les grandes lignes sont
brievement exposées ci-aprés. L’ouvrage se termine par un chapitre de
perspectives qui pose comme hypothése la création d’un parlement des
plantes, dont la vocation serait de prendre en charge la cause végétale
en miroir de la cause paysanne. Il désigne une modalité particuliére des
agencements humains avec les plantes, qui existent depuis I’aube de
I’agriculture et ne demandent aujourd’hui qu’a trouver une nouvelle
expression, capable de donner corps a une éthique du travail végétal — a
la fois comme éthique des plantes et éthique du travail vivant.

On peut noter que, bien que nous ayons travaillé continliment en inter-
action tout au long du projet PlantCoopLab, a partir des mémes données
¢laborées conjointement, émergent, spontanément et sans feuille de route
préalable, des analyses personnelles trés différenciées. Simultanément,
on peut remarquer que ces réflexions construisent ensemble une mise
en cohérence des différentes dimensions de la cause végétale, qu'un
seul récit ne permettrait pas de totaliser. Ce sont la les caractéristiques
de ce qu’on peut décrire comme un paradigme, ou encore un « phéno-
meéne originaire », ¢’est-a-dire un principe unique qui sous-tend une
multiplicité de manifestations constitutives d’une totalité cohérente?.
Ce phénomeéne originaire, la cause végétale, a I’amplitude d’une force
politique et éthique capable de mouvoir différents champs en une unité ;
laquelle n’est pas une insularité sectorisée sur un sujet sociétal parmi de
multiples autres, mais recouvre intrinséquement une globalité dont la
dimension est cosmopolitique.

2. Le terme est emprunté a Goethe dont les travaux scientifiques s’attachent a reconnaitre « les
Urphdnomene, les phénomeénes originaires, “purs”, ou “primitifs”, que ’on découvre a diffé-
rents niveaux de la réalité : la croissance de la plante, le magnétisme, la genese des couleurs,
I’amour et les affinités de 1’amitié. » (Lacoste, 1992).



CAUSE VEGETALE

Avec plus ou moins d’affirmation et d’explicitation, cet horizon
cosmopolitique et éthique de la cause végétale est abordé par plusieurs
points de vue configurateurs qui subordonnent les échelles selon diffé-
rentes clés de lecture des forces en jeu. Pour Florence Pinton, sociologue
(chapitre 2) : la constitution originaire des institutions qui organisent les
sociabilités avec les plantes, qu’elles soient des organisations profes-
sionnelles, des territoires ou des politiques publiques. Pour Sébastien
Mouret, sociologue (chapitre 3) : le don originaire de la vie, qui articule
la prodigalité de I’excés vital de reproduction des plantes et la gratitude
développée par un travail vivant et conscient de ses limites. Pour Maria
Fernanda de Torres Alvarez, anthropologue (chapitre 4) : la possibi-
lité originaire d’autocréation humaine, conditionnée a une présence au
monde et a soi-méme et conditionnant I’enrichissement de la vie de tous.
Pour Sylvie Pouteau, d’abord biologiste puis philosophe (chapitre 5) :
la source originaire de la vertu éthique dans la pesée du juste milieu,
rapportée au don originaire de I’agentivité végétale et au principe de
croissance et de (ré)génération mis en partage dans I’agriculture. Pour
Aurélie Javelle, anthropologue (chapitre 6) : les forces originaires
d’expression spontanée des plantes, qui lient la créativité végétale et la
créativité humaine dans des pratiques relationnelles d’improvisation.
Enfin, pour Jocelyne Porcher, sociologue (chapitre 7) : la continuité
originaire du monde vivant par et avec la nourriture, dans des relations
de non-exclusion et d’articulation du travail a la fois avec les plantes et
avec les animaux.

Ces différentes clés d’entrée dans la cause végétale convergent
vers la formulation d’une éthique du travail vivant conditionnée a une
politique de partage des forces originaires de vitalisation et des terri-
toires. Prioriser I’une de ces clés est presque impossible tant elles sont
constitutives d’un certain état du monde, le monde agriculturel, et donc
solidaires de la condition humaine sur Terre. Il existe différentes fagons
d’étre acteur dans la cité agriculturelle et d’étre ainsi des « faiseurs de
miracles » selon la formule d’Hannah Arendt (2016 [1958]). Ceci peut se
faire a I’échelle d’une microparcelle de territoire ou de soi, ou bien dans
de plus vastes domaines d’organisation de 1’espace et de la société. Ces
deux extrémes n’étant pas hiérarchiquement organisés, chaque lecteur
pourra donc adopter un parcours de lecture différent de celui qui est
proposé dans cet ouvrage.

« Tout phénomene dans la nature est lié a ’ensemble ; et, quoique nos obser-
vations nous semblent isolées, quoique les expériences ne soient pour nous
que des faits individuels, il n’en résulte pas qu’elles le soient réellement ; il
s agit seulement de savoir comment nous trouverons le lien qui unit ces faits
ou ces événements entre eux. » (Goethe, 1837 [1793], p. 11)



INTRODUCTION

SIX ENTREES DANS LA CAUSE VEGETALE

Florence Pinton se penche sur le métier de cueilleur dont le statut a
été longtemps per¢u comme marginal ou annexe a des activités recon-
nues dans le champ professionnel (agriculteur, artisan). Elle montre
comment la démarche de professionnalisation permet non seulement
une reconnaissance de ce métier, mais aussi une reconsidération des
modes d’occupation des territoires, des fagons d’entrer en relation
avec les milieux et les étres vivants, des maniéres de composer des
mondes communs. Suivre et collecter les plantes sauvages ou spontanées
recouvrent des choix de vie qui impliquent de travailler avec la nature
telle qu’elle se présente et de connaitre trés finement les modes de régé-
nération des milieux. Ceci suppose une capacité a naviguer entre sauvage
et domestique dans des lieux qui fluctuent au fil du temps, faisant des
cueilleurs les porteurs d’une identité politique pleinement vécue dans les
contingences concrétes du partage des territoires. Cette position média-
trice les place en complémentarité avec les agriculteurs comme avec
les professionnels de I’environnement et améne a reconsidérer la fagon
de penser les espaces, non plus seulement en fonction de la propriété
fonciére, mais aussi des dynamiques végétales. Elle permet ainsi de
proposer une nouvelle gouvernance dont le mod¢le ne serait plus le
travail de I’agriculteur sédentaire, mais 1’activité intriquée des différents
travailleurs des plantes agissant de facon concertée.

Sébastien Mouret reconsidére les rapports entre production et repro-
duction, qui fondent le travail vivant avec des plantes cultivées et
sauvages. Cultivateurs et cueilleurs renversent un premier legs marxiste :
les plantes comme simples moyens de production. Elles sont des parte-
naires avec lesquels négocier et dont il faut prendre soin. Les pratiques
des travailleurs des plantes renouent et entretiennent des résurgences
multi-especes pour construire des assemblages de viabilité indispen-
sables a la production et a la pérennité de leurs activités. Les cultivateurs
composent avec des propositions et des alliances de plantes cultivées
ou spontanées, sans se soumettre au contrdle et a la simplification de
la vie végétale hérités de la modernité agricole. Pour les cueilleurs, le
geste de prélever s’oppose a celui de ramasser, puisqu’il implique de
mesurer ses conséquences sur le devenir de milieux semi-naturels dans
un ensemble trés vaste de relations écologiques. Cultivateurs et cueil-
leurs renversent un deuxiéme legs marxiste : la nature comme « don
gratuit ». La coopération humains-plantes repose sur la gratitude, savoir
recevoir avec reconnaissance ce que donnent les plantes : la vie. Cette
gratitude s’inscrit dans un travail d’inter-subsistance réciproque réalisé
dans les limites d’un bien vivre qui se nourrit de plaisir et d’affectivité,
ainsi que d’un trouble moral li¢ au fait de leur prendre la vie — couper,
cueillir, récolter — pour répondre aux besoins humains.



CAUSE VEGETALE

Maria Fernanda de Torres Alvarez s’attache a la part du travail jugée
improductive et sans valeur, ne requérant aucune compétence réelle, qui
1égitime des rapports de subordination de certains métiers dans 1’agri-
culture et la recherche (animaliers, employés des grands domaines,
cueilleurs au statut précaire). Le tour des champs et la visite des animaux
ne sont pas des temps perdus, mais des moments privilégiés d’immer-
sion ou s’intensifient toutes les perceptions et les capacités du corps
pour faire sens d’une multitude d’éléments subtils et diffus. Ce sont des
temps d’attention non dirigée ou il est possible d’étre présent simultané-
ment a soi-méme — et donc de se créer soi-méme — et aux autres — et
donc de favoriser leur développement par la disponibilité qui leur est
offerte. L’apprentissage participe de cette disponibilité a une exposi-
tion répétée et progressivement gravée dans une mémoire. Il opere une
initiation aux régles de I’art qui sont reconnaissables pour les collégues
qui partagent un méme sens de la beauté dans le travail. Les temps
de silence, de solitude et d’intimité sont les espaces de liberté indis-
pensables pour ouvrir les sens aux étres qui nous entourent et enrichir
I’affectivité et la reconnaissance esthétique et éthique. Ils permettent
de métamorphoser les expériences douloureuses et pénibles du travail
en joie et en plénitude, a I’inverse d’un travail anesthésié qui conduit a
appauvrir I’ensemble.

Sylvie Pouteau interroge la dimension éthique de 1’agroécologie
par une lecture non normative, adossée a 1’éthique aristotélicienne des
vertus. Selon la métrologie du « juste milieu », la vertu s’exerce par une
pratique assidue dans la vie vécue et constitue le socle de toute forme
d’exemplarité dans 1’agir d’individus vertueux. C’est contre la restriction
de cette liberté fondamentale de se trouver soi-méme comme juste milieu
dans ses relations a la fois écologiques et cosmologiques avec la terre, les
plantes, les autres étres vivants et les éléments qu’a émergé la diversité
des premiers mouvements agroécologiques. Dénoncée par les praticiens
en termes de chimie, de génétique, de déconnexion, et combattue en
termes d’autonomie, cette limitation est aussi fondamentalement celle
de la vie végétale réduite a de la matiere exploitable, conduisant vers une
agriculture dévitalisée. A partir du XVII® siécle, son agentivité a été invi-
sibilisée, jetant un voile sur 1’origine de la domestication et conduisant
a une vision animalisante du monde vivant, ce qui fait des plantes des
étres diminués. D une nouvelle reconnaissance de 1’agentivité nutritive
et générative dépend I’affirmation de la cause végétale, indissociable de
la cause paysanne, et I’émergence d’une « agroécosophie » fondée sur
des relations de coopération.

Aurélie Javelle porte son attention sur I’instabilité de la notion de
« sauvage » dans I’agriculture, entre rejet d’une part jugée indésirable,
voire antinomique de 1’idée de domestication ou méme de culture, et
revendication plus récente de réensauvagement des fermes participant



INTRODUCTION

a I’écologisation des pratiques. En examinant les différentes compré-
hensions du sauvage et en les comparant avec les propos de praticiens
maraichers, artisans-semenciers, paysans-herboristes, elle montre
comment la dichotomie sauvage-domestique s’avére inopérante. Celle-ci
est surmontée par 1’invocation d’un travail vivant, qui conditionne le
respect de la vie des plantes a la possibilité d’échapper soi-méme au
péril d’un travail mort, réduit a des contraintes de production. Le travail
vivant permet d’accueillir la vie dans I’acceptation de I’imprévu, d’ex-
pressions spontanées, inattendues et non maitrisées, qui exigent une
considération attentive et une disponibilité non normative et ouverte
a la remise en question et a I’improvisation. Le sauvage sort ainsi des
catégorisations substantielles pour désigner une disposition a reconnaitre
I’autre comme irréductible a I’exercice d’une volonté de domination
et soi-méme comme évoluant continiment dans le champ instable de
pratiques relationnelles et créatives.

Jocelyne Porcher analyse la fagon dont la cause animale se construit
d’abord en réaction a 1’exploitation industrielle des animaux domes-
tiques, puis évolue vers une radicalisation qui exige 1’exclusion de toute
forme d’¢levage et légitime en contrepartie 1’exploitation illimitée des
plantes. Cette radicalisation, promue notamment par le philosophe Gary
Francione, ne tient qu’a la condition de faire des plantes des choses,
comme cela avait été fait précédemment pour les animaux. Elle ne fait
que réitérer une idée antérieurement appliquée aux animaux et qui, para-
doxalement, conditionne la progression de 1’animalisme au prix d’une
conformité morale qui devrait s’imposer a tous. Cette progression s’ex-
plique par les intéréts économiques colossaux engagés dans une rupture
alimentaire sans précédent, de plus en plus industrielle et hors-sol. Or,
cette prétendue morale occulte toute une part de la vérité. Ainsi, les
récentes avancées de la biologie ne cessent de souligner les capacités
étonnantes des plantes et les continuités biologiques et écologiques qui
existent entre tous les étres vivants. En reprenant pied dans le réel et ’ex-
périence pratique, on constate a quel point les sociabilités dans 1’élevage
et dans la culture des plantes ont beaucoup en commun. Travailler avec
les animaux et les plantes, c’est aussi vivre ensemble, c’est tisser des
relations de partage et d’amitié¢ qui fondent une éthique du travail vivant.

BIBLIOGRAPHIE

Arendt H., 2016 [1958]. Condition de I’homme moderne, Fradier G. trad.,
Paris, Calmann-Lévy, 416 p.

Asselain V., 2024. La cueillette professionnelle de plantes sauvages, un travail
vivant ?. EchoGéo, 69. https://doi.org/10.4000/12xco

Baertschi B., 2022. La dignité de la créature selon la CENH : heurs et malheurs.
La pensée écologique, 9, 2-12. https://doi.org/10.3917/1pe.009.0002


https://doi.org/10.4000/12xco
https://doi.org/10.3917/lpe.009.0002

CAUSE VEGETALE

Béguin P., Cerf M. (coord.), 2009. Dynamique des savoirs, dynamique des
changements, Toulouse, Octares, 306 p.

Bertrand A., 2018. Le blé des physiocrates. Contribution a une histoire poli-
tique de I’ontologie végétale. Cahiers philosophiques, 152, 9-36. https://doi.
org/10.3917/caph1.152.0009

Bertrand A., 2023a. Regards anthropologiques et métaphysiques croisés sur
I’histoire de I’ame végétante : ’exemple de I’opposition de Jean-Baptiste
de la Quintinie aux conceptions cartésiennes de la croissance des plantes.
Dix-septieme siecle, 301, 635-646. https://doi.org/10.3917/dss.234.0635

Bertrand A., 2023b. Sociabilités végétales ? D’un renversement métaphysique
du sens des lieux. Revue Sens-Dessous, 26, https://sensdessous.wordpress.
com/2023/10/05/sociabilites-vegetales-dun-renversement-metaphysique-
du-sens-des-lieux/ (consulté le 23/06/2025).

Bonneuil C., Fenzi M., 2011. Des ressources génétiques a la biodiversité
cultivée. La carriere d’un probléme public mondial. Revue d’anthropologie
des connaissances, 5 (2), 206-233. https://doi.org/10.3917/rac.013.0206

Bonneuil C., Thomas F., 2009. Genes, pouvoir et profits. Recherche publique et
régimes de production des savoirs de Mendel aux OGM, Versailles, Editions
Que, 624 p.

Brenner E., Stahlberg R., Mancuso S., Vivanco J., Baluska F., Van Volkenburgh
E., 2006. Plant neurobiology: an integrated view of plant signaling. Trends in
Plant Science, 11 (8),413-419. https://doi.org/10.1016/j.tplants.2006.06.009

Calvo P., Lawrence N., 2022. Planta Sapiens. Unmasking Plant Intelligence,
Londres, The Bridge Street Press, 304 p.

CENH, 2008. La dignité de la créature dans le régne végétal, Berne, Commission
fédérale d’éthique pour la biotechnologie dans le domaine non humain
(CENH), 24 p., https://www.ekah.admin.ch/fr/themes/dignite-de-la-creature

Coccia E., 2016. La vie des plantes. Une métaphysique du mélange, Paris,
Payot et Rivages, 192 p.

Cohen A. G., 2017. Des lois agronomiques a I’enquéte agroécologique. Esquisse
d’une épistémologie de la variation dans les agroécosystémes. Tracés. Revue
de sciences humaines, 33, 51-72. https://doi.org/10.4000/traces.6989

Coutellec L., Jean K., 2024. La bifurcation écologique de la recherche scienti-
fique : une nécessité éthique et politique. Natures Sciences Sociétés, 32 (1),
1-2. https://doi.org/10.1051/nss/2024030

Delaporte F., 1979. Le second régne de la nature : essai sur les questions de la
vegétalité au XVIIF siecle, Paris, Flammarion, 242 p.

Deleuze G., Guattari F., 1980. Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie,
Paris, Minuit, 648 p.

Descola P., 2005. Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard, 640 p.

Di Paola M., 2024. The Vegetal Turn: History, Concepts, Applications,
New York, Springer, 306 p.

Ditzler L., Driessen C., 2022. Automating agroecology: how to design a
farming robot without a monocultural mindset? Journal of Agricultural and
Environmental Ethics, 35. https://doi.org/10.1007/s10806-021-09876-x

Ernwein M., Ginn F., Palmer J., 2021. The Work That Plants Do: Life, Labour
and the Future of Vegetal Economies, Bielefeld, Transcript Verlag, 222 p.


https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/dss.234.0635
https://sensdessous.wordpress.com/2023/10/05/sociabilites-vegetales-dun-renversement-metaphysique-du-sens-des-lieux/
https://sensdessous.wordpress.com/2023/10/05/sociabilites-vegetales-dun-renversement-metaphysique-du-sens-des-lieux/
https://sensdessous.wordpress.com/2023/10/05/sociabilites-vegetales-dun-renversement-metaphysique-du-sens-des-lieux/
https://doi.org/10.3917/rac.013.0206
https://doi.org/10.1016/j.tplants.2006.06.009
https://www.ekah.admin.ch/fr/themes/dignite-de-la-creature
https://doi.org/10.4000/traces.6989
https://doi.org/10.1051/nss/2024030
https://doi.org/10.1007/s10806-021-09876-x

INTRODUCTION

Fechner G.T., 2024 [1848]. Nanna ou la vie psychique des plantes, Cheptou G.
trad., Paris, Editions de ’éclat, 168 p-

Foyer J., 2018. Syncrétisme des savoirs dans la viticulture biodynamique.
Incorporation dans I’expérience et le sensible et trajectoire initiatique.
Revue d’anthropologie des connaissances, 12 (2), 289-321. https://doi.
org/10.3917/rac.039.0289

Goodpaster K. E., 1978. On being morally considerable. Journal of Philosophy,
75 (6), 308-325. https://doi.org/10.2307/2025709

Goethe J. W., 1837 [1793]. Euvres d’histoire naturelle de Goethe, Martins
C.-F. trad., Paris, AB. Cherbuliez et C¢ Librairies, 472 p.

Goethe J. W., 1999 [1790]. La métamorphose des plantes et autres écrits bota-
niques, Bideau H. trad., Paris, Triades, 336 p.

Hall M., 2011. Plants as persons. A philosophical botany, Albany, SUNY
Press, 245 p.

Hall¢ F., 1999. Eloge de la plante. Pour une nouvelle biologie, Paris, Seuil,
352 p.

Hermitte M.-A., 2019. Artificialisation de la nature et droit(s) du vivant. Lettre
du College de France, 44. https://doi.org/10.4000/lettre-cdf.4288

Hiernaux Q., 2020. Du comportement végétal a l'intelligence des plantes ?,
Versailles, Editions Quz, 98 p-

Hiernaux Q. (coord.), 2021a. Textes clés de philosophie du végétal. Botanique,
épistémologie, ontologie, Paris, Vrin, 410 p.

Hiernaux Q., 2021b. The ethics of plant flourishing and agricultural ethics.
Theoretical distinctions and concrete recommendations in light of
the environmental crisis. Philosophies, 6 (4). https://doi.org/10.3390/
philosophies6040091

Hiernaux Q., Timmermans B. (coord.), 2026 (a paraitre). New Perspectives in
Plant Ethics, Leyde, Brill.

Holdrege C., 2014. Thinking Like a Plant: a Living Science for Life, New York,
Lindisfarne Book, 217 p.

Houle K. L. F., Querrien A., 2012. Devenir-plante. Chimeres, 76, 183-194.
https://doi.org/10.3917/chime.076.0183

Javelle A., 2020. L’acceptation de la part « sauvage » des plantes pour déve-
lopper des systémes maraichers « diplomatiques ». La pensée écologique, 6,
16-26. https://doi.org/10.3917/1pe.006.0016

Javelle A., 2023. Le travail avec les plantes en maraichage. Du controle aux
jeux végétaux. Revue d’anthropologie des connaissances, 17 (1), 16 p.,
https://doi.org/10.4000/rac.29746.

Javelle A., Kazic D., Tassin J., 2020. Introduction : repenser le statut des
plantes. La pensée écologique, 6, 1-4. https://doi.org/10.3917/1pe.006.0001

Javelle A., Pinton F., 2023. Altérités végétales et durabilité¢ alimentaire. Une
approche par le travail, in 21¢ séminaire d’ethnobotanique annuel du domaine
européen de Salagon : qu’est ce qui fait pousser les plantes ?, octobre 2023,
Salagon, 11 p. https://hal.inrae.fr/hal-04567671

Kallhoff A., Di Paola M., Schorgenhumer M. (coord.), 2018. Plant Ethics.
Concepts and Applications, New York, Routledge, 252 p.


https://doi.org/10.3917/rac.039.0289
https://doi.org/10.3917/rac.039.0289
https://doi.org/10.2307/2025709
https://doi.org/10.4000/lettre-cdf.4288
https://doi.org/10.3390/philosophies6040091
https://doi.org/10.3390/philosophies6040091
https://doi.org/10.3917/chime.076.0183
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0016
https://doi.org/10.4000/rac.29746
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0001
https://hal.inrae.fr/hal-04567671

CAUSE VEGETALE

Kazic D., 2018. Quand les paysans proposent un « tournant agricole ». De la
production aux relations avec les plantes. Pour, 234-235, 45-51. https://doi.
org/10.3917/pour.234.0045

Kazic D., 2022. Quand les plantes n’en font qu’a leur téte. Concevoir un monde
sans production ni économie, Paris, La Découverte, 392 p.

Lacoste J., 1992. La métamorphose des plantes. Littérature, 86, 72-84. https://
doi.org/10.3406/1itt.1992.1546

Lammerts van Bueren E. T., Struik P. C., 2005. Integrity and rights of
plants: ethical notions in organic plant breeding and propagation. Journal
of Agricultural and Environmental Ethics, 18, 479-493. https://doi.
org/10.1007/s10806-005-0903-0

Larrére C., 1997. Les philosophies de l’environnement, Paris, Presses universi-
taires de France, 124 p.

Leopold A., 2000 [1949]. Almanach d’un comté des sables, Gibson A. trad.,
Paris, Flammarion, 290 p.

Lyautey M., Bonneuil C., 2022. Les origines allemandes et vichystes de la
modernisation agricole francaise d’apres 1945. Revue d’histoire moderne et
contemporaine, 69 (2), 86-113. https://doi.org/10.3917/rhmc.692.0087

Mancuso S., Viola A., 2018. L’intelligence des plantes, Paris, Albin Michel,
240 p.

Marder M., 2013. Plant-thinking: a Philosophy of Vegetal Life, New York,
Columbia University Press, 248 p.

Marder M., 2021. Green Mass: The Ecological Theology of St. Hildegard of
Bingen, Stanford, Stanford University Press, 184 p.

Mouret S., Javelle A., 2024. Pour un travail vivant : reconstruire des collabora-
tions inter-espéces dans le travail en agriculture. Agronomie, Environnement
et Sociétés, 14 (1). https://agronomie.asso.fr/aes-14-1-5

Mouret S., Lainé N., 2023. Nature(s) au travail. Ce que font les études animales
et environnementales avec le travail. Revue d’anthropologie des connais-
sances, 17 (1). https://doi.org/10.4000/rac.29856

Myers N., 2015. Conversations on Plant Sensing: Notes from the Field.
NatureCulture, 3, 35-66.

Pelluchon C., 2015. Les nourritures. Philosophie du corps politique, Paris,
Seuil, 392 p.

Pessis C., 2020. Histoire des « sols vivants ». Genése, projets et oublis d’une
catégorie actuelle. Revue d’anthropologie des connaissances, 14 (4). https://
doi.org/10.4000/rac.12437

Pignier N., 2021. Voyage en paysages nourriciers. Des paysans, des paysannes
pour nous relier au vivant, Revue Dard-Dard, 5, 44-51.

Pignier N., 2022. Ecosémiotique des paysages nourriciers. Quand semences
et plantes paysannes nous (r)amenent a la terre/Terre. Degrés, 188-189,
p. b1-28.

Pinton F., 2022. Le développement de la cueillette de plantes sauvages sur le
territoire frangais : conditions et enjeux de la durabilité, FRB. https://www.
fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-
sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/

Pinton F., Julliand C., Lescure J.-P., 2015. Le producteur-cueilleur, un acteur
de I’interstice ? Anthropology of food, S11. https://doi.org/10.4000/a0f.7902


https://doi.org/10.3917/pour.234.0045
https://doi.org/10.3917/pour.234.0045
https://doi.org/10.3406/litt.1992.1546
https://doi.org/10.3406/litt.1992.1546
https://doi.org/10.1007/s10806-005-0903-0
https://doi.org/10.1007/s10806-005-0903-0
https://doi.org/10.3917/rhmc.692.0087
https://agronomie.asso.fr/aes-14-1-5
https://doi.org/10.4000/rac.29856
https://doi.org/10.4000/rac.12437
https://doi.org/10.4000/rac.12437
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://doi.org/10.4000/aof.7902

INTRODUCTION

Porcher J., 2011. Vivre avec les animaux. Une utopie pour le XXI siecle, Paris,
La Découverte, 180 p.

Porcher J., 2018. The Ethics of Animal Labor. A Collaborative Utopia, Londres,
Palgrave MacMillan, 150 p.

Pouteau S., 2012. Providing grounds for agricultural ethics: the wider philoso-
phical significance of plant life integrity, in Potthast T., Meisch S. (coord.),
Climate Change and Sustainable Development: Ethical Perspectives on
Land Use and Food Production, Wageningen, Wageningen Academic
Publishers, 154-159. https://doi.org/10.3920/978-90-8686-753-0

Pouteau S., 2022. La condition de créature agricole : dignification des plantes
et agroécologie. La pensée écologique, 9, 112-123.

Pouteau S., 2023. Plant-centered virtue ethics: a cross-talk between agro-
ecology and ecosophy. Philosophies, 8 (5), https://doi.org/10.3390/
philosophies8050097

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J., 2024.
PlantCoopLab, coopérer avec les plantes pour une alimentation durable.
Natures Sciences Societés, 32 (1), 98-104. https://doi.org/10.1051/
nss/2024028

Rigoulet V., Bidet A., 2023. Vivre sans produire. L’insoutenable légereté des
penseurs du vivant, Vumaines sur Seine, Editions du Croquant, 134 p.

Shepherd V. A., 2012. At the Roots of Plant Neurobiology, in Volkov A.
(coord.) Plant Electrophysiology. Methods and Cell Electrophysiology,
Berlin, Heidelberg, Springer, 3-43.

Schmidt M., Soentgen J., Zapf H., 2020. Environmental humanities: an emer-
ging field of transdisciplinary research. GAIA, 29 (4), 225-229. https://doi.
org/10.14512/gaia.29.4.6

Stone C., 1972. Should trees have standing? Toward rights for natural objects.
Southern California Law Review, 45, 450-501.

Torres Alvarez M.-F. de, 2015. Prairie naturelle, « Campero » et ingénieur.
Deux conceptions de ’¢levage en Uruguay. Techniques et Cultures, 63,
74-91. https://doi.org/10.4000/tc.7402

Trewavas A. 2003. Aspects of plant intelligence. Annals of Botany, 92 (1),
1-20. https://doi.org/10.1093/aob/mcg101

Vanuxem S., 2020. Des choses de la nature et de leurs droits, Versailles,
Editions Quz, 116 p.

Willemsen A., 2009. Moral consideration of plants for their own sake, in Millar
K., Hobson West P., Nerlich B. (coord.), Ethical Futures: Bioscience and
Food Horizons. Proceedings of a EurSafe (European Society of Agricultural
and Food Ethics) Conference, Wageningen, Wageningen Academic
Publishers, 434-439.

Wohlleben P., 2017. La vie secrete des arbres. Ce qu’ils ressentent, comment ils
communiquent, Paris, Les Arénes, 261 p.

Zwart H., 2009. Biotechnology and naturalness in the genomic era: plot-
ting a timetable for the biotechnology debate. Journal of Agricultural
and  Environmental  Ethics, 22, 505-529. https://doi.org/10.1007/
$10806-009-9178-1


https://doi.org/10.3920/978-90-8686-753-0
https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.1051/nss/2024028
https://doi.org/10.1051/nss/2024028
https://doi.org/10.14512/gaia.29.4.6
https://doi.org/10.14512/gaia.29.4.6
https://doi.org/10.4000/tc.7402
https://doi.org/10.1093/aob/mcg101
https://doi.org/10.1007/s10806-009-9178-1
https://doi.org/10.1007/s10806-009-9178-1




1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE
PLANTCOOPLAB

Sylvie Pouteau

CONSIDERER 'AGRICULTURE
A PARTIR DES HUMANITES VEGETALES

Crise écologique et tournant épistémique

Ce qui est communément convenu d’appeler « crise écologique » est plus
exactement I’exposition a I’extérieur, dans ce qui nous entoure — nature
ou environnement — de 1’ombre que nous avons projetée sur cet exté-
rieur présumé et qui est en fait la somme de ce que la modernité a produit
comme intériorité — abstraction, indifférence, anesthésie, réification,
prédation. La crise écologique est en réalité une crise anthropologique,
qui affecte I’ensemble de notre position humaine sur Terre. Cette lecture
plus ou moins largement partagée par les diverses sciences humaines
pourrait conduire a une acrasie : tout serait a déconstruire et a rebatir,
et donc, faute de savoir par ou commencer, rien ne changerait, ou bien
seulement a la marge par quelques sanctuarisations ou offensives répara-
trices (compostage, animalisme, etc). Sans nier I’intérét de ces diverses
prises de conscience, il parait difficile de croire que quelques écogestes
suffiront a conjurer une crise anthropologique, d’autant plus profonde
qu’il s’agit aussi d’une crise morale — une idée contenue dans 1’accu-
sation d’anthropocentrisme que portent les éthiques environnementales a
I’encontre des déprédations causées a la nature.

Les humanités environnementales elles aussi se sont établies sur I’idée
qu’il faut un changement systémique, non seulement de I’extérieur,
mais aussi de I’intérieur : revoir complétement notre positionnement
humain vis-a-vis de la nature (Schmidt ef al., 2020). Aussi démesurée
puisse-t-elle paraitre, une pareille ambition trouve cependant écho dans
la recherche d’interactions disciplinaires et dans des pratiques transfron-
talieres (Bourguignon, Colin, 2016). Tous nos attachements aux entités
non humaines sont ainsi a revoir, non plus dans des silos qui ne feraient
que répliquer les mémes gestes intellectuels décontextualisants que



CAUSE VEGETALE

ceux d’hier, mais dans le trouble des décentrements épistémiques et de
nouvelles hybridations avec des savoirs sensibles et pratiques (Bouillet,
1997 ; Kagan, 2010). Le seul garant d’un aménagement du trouble est I’ar-
rimage a des expériences vécues et a des situations concrétes. Le trouble
n’est ainsi plus dans I’impureté des tramages interdisciplinaires, mais dans
la complexité inhérente au réel. Ce qui est congu comme un « tournant
ontologique » (Keck ez al., 2015), ou tournant de notre étre-au-monde, est
aussi essentiellement un « tournant épistémique » qui réclame ses propres
méthodologies et modalités d’expérience et de connaissance.

De tous nos attachements a revoir, I’'un des plus prometteurs semble
étre celui au végétal : comme métaphore omniprésente de la nature,
comme décor de nos vies, comme soubassement de nos besoins vitaux
et finalement comme ontologie inclassable et hors norme invitant a de
multiples réinterprétations. Reléguées loin derriére les animaux, les plantes
n’ont fait leur entrée sur la scéne des relations interspécifiques qu’en-
core trés modestement et le plus souvent loin des lieux de débats les plus
décisifs (Baertschi, 2022 ; Head et al., 2014). Alors qu’ici et la émergent
des laboratoires de neurobiologie et d’intelligence végétales, les huma-
nités végétales tardent a se déployer dans le champ universitaire (Calvo,
Lawrence, 2022 ; Mancuso, Viola, 2018 ; Ryan, 2012). La ou agronomie
et génétique conservent leur position dominante pour administrer I’avenir
de I’agriculture, on pourrait attendre que des laboratoires entament un
travail de réénonciation et de repositionnement de nos relations plantes-
humains. Ce constat est a I’origine du PlantCoopLab (Plant Cooperation
Laboratory ou Laboratoire de coopération avec les plantes), une initiative
qui vise a explorer la fécondité du tournant végétal en 1’inscrivant dans une
modalité de recherche en interaction (Pouteau et al., 2024)°.

PlantCoopLab, une recherche transfrontaliére

PlantCoopLab comporte deux composantes. C’est d’abord un projet de
recherche en sciences humaines, congu en 2020 et développé entre 2021 et
2025. C’est en méme temps une extension de I’ Animals’ Lab, une équipe
de recherche fondée en 2011 par Jocelyne Porcher sur le campus Agro
de Montpellier (Porcher, 2017). Dans un premier temps consacrée aux
relations de travail avec les animaux, puis au travail des animaux, cette
initiative s’est progressivement ouverte aux « autres vivants », plantes et
microorganismes (Mouret, Javelle, 2024 ; Mouret, Lainé, 2023 ; Porcher,
Estebanez, 2019). Elle est aussi ouverte aux collaborateurs associés
d’autres campus Agro et d’autres organismes et champs de recherche.
PlantCoopLab est donc une dynamique qui, dans sa premiére phase, tente
de définir des modalités d’action et de problématisation des enjeux pour

3. Voir le site : https://plantcooplab.hypotheses.org/.


https://plantcooplab.hypotheses.org/

1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

que des recherches sur ce nouveau front de science puissent s’amplifier
par la suite.

Son idée directrice est que les relations avec les plantes sont un ressort
majeur pour répondre aux enjeux les plus pressants de notre temps. Plus
généralement, le rapport au vivant est le point focal ot convergent presque
toutes les grandes controverses sur le partage des richesses, 1’accés a une
vie digne, la facon d’habiter la Terre et de faire société (Gosselin, Bartoli,
2022). Bien loin d’étre un sujet a la marge des vrais défis contempo-
rains ou simplement réservé a quelques intellectuels privilégiés, notre
maniére de penser les étres végétaux participe de nombreux thémes de
société : anciens et nouveaux OGM, agrocarburants, pesticides, semences
paysannes, brevetage du vivant, déforestation, PAC, monocultures indus-
trielles, agriculture cellulaire et numérique, alimentation végane et
industrielle, accaparement des terres, mégabassines, droit a I’alimentation
et a la nutrition, désertification, érosion de la biodiversité et du monde
rural, etc.

La multiplicité des questions trouve un ancrage dans une méme
problématique, qui est d’avoir confondu les plantes avec une matiére
premiére livrée a des rapports de forces mécaniques et instrumentaux.
Peu ou prou, les objections soulevées contre cette vision utilitariste et
matérialiste dénoncent non seulement les effets pervers d’une économie
productiviste, mais aussi I’anesthésie des sociétés qui permet a ces effets
de perdurer en dépit de tous les signes d’alerte (Kazic, 2022 ; Pignier,
2018). Redonner place aux relations sensibles n’est pas un pas de coté
sentimental ni un luxe bourgeois. C’est la condition de possibilité d un
changement profond de vision. C’est justement en maintenant une sépa-
ration artificielle entre dimension relationnelle et sensible et dimension
utilitaire et professionnelle que les projets technologiques les plus dispen-
dieux et hors-sol peuvent s’imposer a notre insu. C’est ainsi que la cause
animale est détournée au profit de la « cause du capital » (Porcher, 2019 et
chapitre 7 de cet ouvrage). Or, ceci n’est possible qu’au prix d un déni de
la cause végétale, qui ne peut justement pas €tre instrumentalisée par le
capital. C’est d’ailleurs pourquoi elle est inséparable de la cause paysanne,
qu’une logique de rentabilité peut soupgonner de ralentir la production et
d’entretenir des réveries dépassées (de Torres Alvarez, chapitre 4).

Vouloir sortir du productivisme ne fournit pas spontanément les clés
d’une agroécologie véritablement « vertueuse », fondée sur des pratiques
paysannes (Pouteau, chapitre 5). 11 suffit pour s’en rendre compte de
constater I’emprise des stéréotypes entretenus depuis trois siécles, qui
emprisonnent les plantes dans des schémas de compréhension mécanistes
et fonctionnalistes (Gerber, Hiernaux, 2022). Ce conditionnement est
particuliérement prégnant dans les activités productives et bien sir égale-
ment dans les sciences et les enseignements qui les sous-tendent et qui les
perpétuent. Il affecte non seulement les plantes, mais aussi les travailleurs



CAUSE VEGETALE

des plantes, notamment paysans et maraichers, qui sont eux aussi traités
comme des moyens de production, peu a peu remplacés par des machines.

Il est donc nécessaire de trouver un dénominateur qui agisse comme
déclencheur pour remettre en question ces stéréotypes. C’est le pari engagé
par le projet PlantCoopLab en mettant directement en vis-a-vis les termes
de plante et de travail : non pas I’une ou I’autre — ou bien une attention
sensible envers les plantes, ou bien une soumission aux exigences produc-
tives — mais 1’une et I’autre simultanément. Et, bien évidemment, cette
simultanéité n’est concevable que parce qu’il y a des humains au travail,
qui vivent de ce travail et qui se produisent eux-mémes en s’humanisant
par le travail ; et qui de plus font vivre ceux pour qui les plantes sont
nécessaires, c¢’est-a-dire tout un chacun.

Ce faisant, le projet croise un ensemble de thémes dont chacun peut
préter a de nombreuses interprétations. Tout d’abord, la catégorie anthro-
pologique du travail renvoie a des dimensions sociales, économiques et
politiques, et donc a une diversité d’angles d’approche (Mouret, Lainé,
2023). On peut aussi souligner que le travail agricole tient une place a
part dans ce domaine en raison de ses spécificités, notamment son intri-
cation historique avec la vie domestique, naturelle et familiale : « vivre
de » et « vivre avec » se confondent dans une certaine mesure (Mouret,
chapitre 3 ; Pelluchon, 2015). Ensuite, I’agentivité, ou opérativité, des
plantes n’est pas une catégorie stabilisée, elle peut étre abordée de fagon
symétrique par une anthropomorphisation spéculative comme une forme
de « travail » (Ernwein et al., 2021), ou interprétée plus classique-
ment selon une lecture mécaniste comme une « fonctionnalité » ou un
« service ». Les plantes « de services » sont de facto congues pour servir
a quelque chose, et donc étre asservies (Djian-Caporalino, Lavoir, 2024).

Dans ce contexte, 1’opération conjointe, ou coopération, qui se joue
entre les deux formes d’opérativité, humaine et végétale, est le plus
souvent reformulée comme une relation dont les contours sont eux aussi
polymorphes et peuvent étre abordés sur la base d’une réciprocité symé-
trique ou asymétrique. L’objectif de nourrir et de se nourrir met en tension
I’idée de relation ou de coopération, puisqu’il est en général tenu comme
une nécessité prédatrice incompatible avec des formes de reconnaissance
et de réciprocité. Enfin, I’idée d’écologiser les pratiques de production
donne lieu a des postures trés diverses, pouvant aller de ’agriculture dite
naturelle, voire sauvage ou ensauvagée (Javelle, chapitre 6), jusqu’a I’agri-
culture numérique.

Face a cette complexité multifocale, il pourrait sembler illusoire de
vouloir parvenir a une vision synthétique de nos rapports avec les plantes.
Neéanmoins, I’intersection des différentes catégories dans un seul énoncé
« coopérer avec les plantes pour se nourrir écologiquement » oblige a
recentrer la focale et a éliminer un ensemble de spéculations qui pour-
raient faire diversion inutilement. Cela n’est possible qu’a la condition



1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

de mener un travail frontalier, a la fois interdisciplinaire et transdiscipli-
naire. En effet, appréhender les injonctions agroécologiques n’implique
pas de s’intéresser a la question du travail, et réciproquement (Mouret,
Javelle, 2024). S’attacher aux productions nourriciéres ne présuppose pas
de reconnaitre les relations non productives avec les plantes, et récipro-
quement (Kazic, 2022 ; de Torres Alvarez, chapitre 4). Se pencher sur
I’agentivité végétale n’impose pas de s’interroger sur la signification d une
opération conjointe, d’une possible coénonciation ou d’un coépanouisse-
ment (Moyano-Fernandez, 2023 ; Pignier, 2018 ; Pouteau, chapitre 5 et
a paraitre). Pour saisir les points d’intersection de ces différents thémes,
il faut un exercice ininterrompu de tissage et de réorientation du fil afin
de ne pas tomber dans le tropisme de I'une ou 'autre des différentes
composantes, qui ferait perdre la focale, a savoir la relation sensible avec
les plantes dans la pratique du travail ou de la coopération.

Pour permettre ce tissage, la démarche PlantCoopLab s’est concentrée
sur un séminaire de recherche qui a pris la forme de journées d’étude
structurées autour d’ateliers-débats avec des praticiens des plantes. Etant
donné¢ la part prise par la construction de ces journées en amont, il est assez
logique que cette démarche soit devenue en elle-méme un des objets de
réflexion rétrospective sur les actions menées. Plusieurs choix méthodolo-
giques peuvent étre dégagés autour d’'une méme intention d’épistémologie
frontalicre :

— prioriser I’exploration des marges ou s’inventent les agroécologies ;

— exercer la part non productive de la pratique interdisciplinaire ;

— s’attacher aux dynamiques de groupe dans la pratique transdisciplinaire ;
—privilégier un empirisme méthodologique a une théorisation des
apports.

EXPLORER LES MARGES OU S'INVENTENT
LES AGRICULTURES ECOLOGISEES

S’intéresser aux marges est un choix épistémologique visant a sortir des
grandes avenues qui entretiennent des stéréotypes généralistes. Prendre
le singulier comme révélateur ou démonstrateur du général n’est pas la
tendance générale des sciences. Bien au contraire, celles-ci mettent tout en
ceuvre pour contenir I’ irrépressible inclination du vivant a varier (Amzallag,
2001 ; Pouteau, 2007). Un tel choix épistémologique ne vise pas pour
autant a recenser des opinions particuliéres. Ce ne sont pas non plus des
points de vue en général qui importent, mais les points de nucléation de
nouvelles sensibilités et de pratiques innovantes. L’idée de marges recouvre
ainsi plusieurs aspects. Ce sont des acteurs porteurs d’engagement, des
réflexivités critiques et frontaliéres, des zones ou des activités peu produc-
tives, des positions de bordure dans les systemes cultivés (Altieri, 2002).
Les marges de 1’écologisation résistent a une définition unilatérale. Par



CAUSE VEGETALE

nature, elles sont multiples, mouvantes, peu visibles et incertaines, se
révélant parfois seulement lorsqu’elles sortent de la marginalité ou par
I’analyse historique. Elles peuvent inclure les parties délaissées par la
planification écologique, faisant naitre des effets de bordures ou de mises
a I’écart non recherchés, mais générateurs d’opportunités. En ce sens, elles
peuvent coincider avec le Tiers paysage défini par Gilles Clément (2020
[2003]), regroupant interstices, espaces délaissés ou friches. De fagon plus
générale, les marges s’établissent en dehors de toute logique planificatrice,
a partir d’initiatives individuelles qui les caractérisent. Ces démarches de
précurseurs ou de pionniers tendent & s’associer en réseaux pour partager
des savoirs et des moyens et défendre des intéréts, ou en filiéres pour
assurer des débouchés commerciaux (Mazé et al., 2021 ; Osman, Chable,
2009 ; Pinton, chapitre 2). Méme réunies, elles peuvent rester a 1’ écart pour
des raisons structurelles si leur existence se voyait menacée par une trop
grande attractivité (par exemple la cueillette en zone urbaine). D’autres
au contraire s’efforcent de sortir de ces marges pour inciter le plus grand
nombre a des transformations sociales. C’est le cas des agricultures biolo-
giques ou de la permaculture. Enfin, certaines se situent a I’interface entre
ces deux tendances, tentant de préserver une certaine exclusivité tout
en recherchant une reconnaissance de leur action sur les territoires (par
exemple I’entretien des trognes et la cueillette en milieu naturel).

Une des caractéristiques des marges de 1’écologisation ainsi définies
est leur capacité a se superposer, s’entreméler ou se glisser entre des acti-
vités majoritaires, que celles-ci soient ou non engagées dans des pratiques
d’écologisation. Elles ont ainsi vocation a étre plus que des curiosités ou
des singularités. Elles sont les t¢émoins d’une complexité incompressible
des milieux vivants et de I’action humaine, justifiant une épistémologie de
la place de I’humain dans la nature ou I’environnement. Elles sont ainsi
I’expression vivante, en action, des limites d’une modélisation du systéme
Terre. Outre leur portée épistémologique, les marges de 1’écologisation
font la démonstration d’une politique environnementale possible, prenant
appui sur I’action individuelle et collective plutot que sur la normativité
institutionnelle (Pouteau, Hess, 2025). C’est leur excellence et leur exem-
plarité qui leur conférent un caractére démonstratif et incitatif (Pouteau,
2023). De fagon répétée dans les propos des praticiens, on trouve 1’idée
de « faire modéle », « faire école », « transmettre ». Il ne s’agit pas néces-
sairement de fournir des mod¢les a imiter, ce qui reviendrait a établir des
normes prématurément, avant méme d’avoir fait modéle. L’exemplarité
tient avant tout au pouvoir d’incitation a I’action, a la prise d’initiative et
a I’engagement en soi. Autrement dit, le modéle c’est d’inciter a « faire
modele » de fagon contagieuse, ce qui confére un pouvoir démultiplica-
teur a ’exemplarité. Tout I’enjeu de la transmission tient dans la capacité
a passer du paradigme de I’instruction descendante a celui du faire
modeéele, un modele qui est logiquement et chronologiquement antérieur



1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

et nécessaire aux diverses formes de coproduction des savoirs prenant
appui sur une base empirique (Callon, 1998).

Faire mode¢le depuis les marges de 1’écologisation est donc un projet
politique a part entiére, fondé non pas tant sur I’instruction publique et
I’éducation nationale que sur une pédagogie de I’action individuelle et
collective. Les acteurs de ces marges ont pour un certain nombre accumulé
beaucoup de savoir et de savoir-faire. Mais ce dont ils sont les démons-
trateurs les plus originaux réside avant tout dans leur force d’engagement
et leur capacité a agir individuellement et collectivement, le plus souvent
sans aucune incitation extérieure, voire en dépit de conditions défavorables.
Si I’on peut faire valoir la portée politique de ces marges, on ne peut pour
autant pas négliger les inconvénients qui leur sont liés. Vivre dans les inters-
tices n’est pas une position confortable dans la majorité des cas (Tsing,
2017). Vouloir s’affranchir des intrants chimiques avant I’heure implique
de supporter la perte de subventions et un travail accru. Choisir de vivre
de cueillette en milieu naturel suppose d’accepter les aléas et les incer-
titudes inhérents a cette pratique (Pinton, chapitre 2). Toutes les marges
contiennent leur part de précarité assumée que des observateurs extérieurs
peuvent juger contre-démonstrative. En réalité, elles ne pourraient faire
preuve d’exemplarité sans cette part d’acceptation des difficultés, dont
la contrepartie est de pouvoir accéder a une vie plus riche et de trouver
son propre milieu humain (de Torres Alvarez, chapitre 4). Si certaines
constituent des niches écologiques assez lucratives (pour des plantes a forte
valeur économique ou pour approvisionner des chefs étoilés), beaucoup
d’acteurs doivent en effet se satisfaire de revenus plus modestes.

Au plan épistémologique, le choix des marges conduit a renverser un
ensemble de dichotomies.

— Primauté de la vulnérabilité sur [’autonomie. 1’écologie passe par
une conscience de la vulnérabilité comme expérience vitale premicre ;
les désordres écologiques découlent de la perte de cette conscience.
L’économie est la condition réparatrice d’accés a une autonomie qui,
a la différence de I’autarcie, implique une mise en partage dans la vie
collective. A coté des préjudices causés par la modernité, s’ouvrent des
opportunités de recréer des liens dans une « précarité partagée ».

— Antériorité du nivellement sur la diversité. La modernisation agricole
vue comme massification uniformisatrice est en méme temps source
d’émancipation, de choix de vie et d’innovations. La diversité s’accroit
face au nivellement, I’avénement des productions végétales s’accom-
pagne d’une diversification des trajectoires agricoles et des possibilités
d’expression. Essentialiser « le » paysan, « le » cueilleur ou « la » produc-
tion n’a plus de raison d’étre.

— Antériorité de la singularité sur [l'action collective. Le présupposé
tenace que le particulier ne pourrait prendre sens qu’a I’aune d’une régle
générale est ici le principal obstacle a surmonter. Loin de se réduire a



CAUSE VEGETALE

I’exceptionnalité ou a la minorité, la singularité agit comme catalyseur
de dynamiques de transformation collective, tandis que I’institution-
nalisation normative tend a favoriser le repli sur soi, ’atomisation et
I’émiettement des relations.

Au plan méthodologique, ces trois renversements conduisent a envi-
sager les marges non pas sur un mode statistique, ni comme des minorités
ou des segments a part ni comme des cas isolés, mais au contraire comme
les foyers de changements transformateurs qui, dés le commencement,
sont inscrits dans un projet de « faire monde » de fagon reliée et incitative.
C’est pourquoi la traduction méthodologique du choix épistémologique
des marges nous a amenés, dans le cadre de PlantCoopLab, a adopter des
formats de rencontre rapprochés dans des petits groupes (environ une tren-
taine de personnes). Au sein de ces groupes s’expriment des expériences
singuliéres, mais ce n’est que par leur mise en conversation et en débat
que peut émerger une parole collective qui peut effectivement prendre
une dimension politique autonome. Que la taille des groupes soit limitée
ne change rien a cette portée, puisque celle-ci se construit avant tout sur
I’interaction « inter-exemplaire » et donc sur une démultiplication de la
capacité a « faire modéle » et a se présenter comme porteur de projet.

LA PART NON PRODUCTIVE DE LA PRATIQUE
INTERDISCIPLINAIRE : LA CONCERTATION
PREALABLE

On peut envisager I’interdisciplinarité de trois maniéres : 1’une qui
maintient les frontiéres entre disciplines et se résume a de la pluridis-
ciplinarité ; une seconde qui inclut des tiers participants et reléve de la
transdisciplinarité ; et enfin la troisiéme, dont il est question ici, qui se situe
entre ces deux approches. En toute logique, la part vraiment interdiscipli-
naire ne peut que se situer « entre ». C’est ce qui reste lorsqu’on enléve les
référentiels disciplinaires de chacun, mais qui n’existerait pas si ces réfé-
rentiels n’étaient pas la pour fournir a chacun des points d’appui solides
pour rencontrer la pensée des autres. Cette part « entre » se construit dans
le temps par ce qui apparait de prime abord comme le moins productif,
voire du temps « perdu ». Elle est cependant la condition pour trouver un
assentiment préalable qui va garantir ensuite ’efficacité d’un processus
de construction collective avec des praticiens. Elle prépare le sol de la
rencontre, sans pour autant se traduire en elle-méme par une production.
La pratique interdisciplinaire « non productive » est déterminante pour
permettre une coconstruction en amont et une intégration progressive.
D’une maniére générale, elle aide a reprendre contact avec la réalité des
temporalités, lesquelles ne peuvent étre comprimées pour atteindre une
opérationnalité immédiate qu’au prix d’une réduction du réel, dont les
bénéfices concrets sont également réduits. Si I’on admet qu’une part non



41
1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

négligeable de la crise écologique reléve d’une crise opérationnelle des
temporalités, on ne pourra éviter de se demander comment I’ interdiscipli-
narité pourrait y répondre sans commencer par s’appliquer a elle-méme
une réforme temporelle (Sajaloli e al., 2023). Dans la recherche comme
dans les programmes gestionnaires, la compression du temps n’aboutit le
plus souvent qu’a des juxtapositions de résultats. Le temps incompressible
du vivant est a I’ceuvre aussi bien dans les pratiques de travail avec les
plantes que dans la mise en ceuvre d’une interdisciplinarité.

L’interdisciplinarité n’est pas un moyen en vue d’une fin qui consisterait
a produire des connaissances en balayant tous les champs, elle contient une
fin en soi : une épistémologie de la connaissance et de I’action collective.
C’est dans ce sens que les humanités environnementales se rallient a elle,
non pour administrer des paradigmes et des changements transformateurs,
mais pour activer une posture intellectuelle nouvelle et une modification
épistémologique de I’intérieur. La visée plus large de I’interdisciplinarité
est de chercher a « faire monde », a fédérer et créer une communauté
de réflexion et d’interaction, et non seulement a asséner un point de vue
personnel, aussi pertinent soit-il. Elle recouvre ainsi plusieurs composantes
a la fois épistémologiques et politiques. On ne peut faire monde a partir
d’une théorie qui n’a pas été construite dans la pluralité et on ne peut
prétendre interpréter I’action collective sans commencer par faire monde
modestement a I’échelle d’un projet. Il y a une forme de pragmatisme a
entamer un travail interactif pour prendre en compte la complexité inhé-
rente a une question comme celle du travail avec les plantes. La cause
végétale n’est pas un prolongement de la cause animale. Elle pose fonda-
mentalement un défi qui réclame ses propres méthodes.

Méme si a 1’échelle des changements transformateurs nécessaires,
I’expérience PlantCoopLab ne peut au mieux qu’étre une amorce ou une
esquisse, elle suffit toutefois a poser cet enjeu. Il y a de plus une logique
a s’engager dans I’interdisciplinarité pour saisir la portée politique des
marges de 1’écologisation et I’importance des lieux d’expérimentations
et d’initiatives innovantes ; dans I’analyse disciplinaire, celles-ci tendent
a étre minorées voire marginalisées, ou dans certains cas exaltées de
fagon disproportionnée. Pratiquer I’interdisciplinarité et s’intéresser aux
marges de I’écologisation participent d’une méme dynamique de connais-
sance et de compréhension. Au regard d’une pensée du général, I’un et
I’autre peuvent apparaitre comme des anomalies, des déperditions ou des
obstacles a une bonne marche de la recherche qu’il faudrait recadrer par
des programmes plus ambitieux et systématiques. Au contraire, si 1’on
considére les interstices comme un ciment qui donne sa cohérence a I’en-
semble, il en va tout autrement. On peut méme renverser cette lecture en
faisant un paralléle avec la psychodynamique du travail de Christophe
Dejours (2009 ; 2013). C’est justement dans les intervalles entre objectif a
atteindre et réalité pratique que se situe le « travailler », a savoir I’essentiel



CAUSE VEGETALE

du travail. Autrement dit, la part non productive et non valorisée est en
réalité celle qui est productive (de Torres Alvarez, chapitre 4). Et ¢’est
aussi celle qui offre la possibilité de s’ajuster a la « part sauvage » du réel,
rétive a toute réduction et exigeante en capacité de réponse a I’imprévu
(Javelle, chapitre 6).

Au plan épistémologique, passer de la simple juxtaposition a la concer-
tation présente plusieurs bénéfices.

— Reconnaitre des assises communes. Les références disciplinaires
tendent a réitérer, dans leur champ propre et avec leur vocabulaire spéci-
fique, des réflexions déja mobilisées ailleurs. Ainsi, les questions relatives
au travail vivant, a la subjectivité ou au soin sont appropriées et reformu-
lées de plusieurs maniéres dans les différentes sciences humaines. Le fait
d’identifier ces réitérations avec leurs spécificités permet de commencer
a converger vers une compréhension commune.

— Renforcer la visée de « faire monde ». La fragmentation disciplinaire
d’une question comme la cause végétale aboutit a 1’obscurcir. Ainsi,
ramener les relations avec les plantes au travail agricole conduit a les
« agronomiser » et a adopter des schémas de compréhension hérités
d’une lecture fonctionnaliste. Cette tentation est récurrente et conduit a
invisibiliser les étres végétaux comme simples facteurs de production.
A P’inverse, anthropomorphiser les plantes méne a évacuer les questions
relatives au champ du travail et de la production et a rendre la cause
végétale anecdotique (Kazic, 2022). Pour repositionner les relations
humains-plantes dans un « faire monde », il est donc nécessaire d’opérer
des réajustements constants.

— Mobiliser des macro-compétences. Les micro-compétences font partie
de la fabrique des connaissances, mais ne sont pas les plus utiles dans
la perspective d’un « faire monde ». Les capacités de créer des ponts,
de saisir des correspondances, d’entrer en conversation et en conversion
sont de toute évidence mieux a méme de contribuer a des processus de
coconstruction.

Au plan méthodologique, ce choix s’est traduit par un travail collectif
régulier, tout au long de I’expérience PlantCoopLab, sous forme de
réunions d’une demi-journée ou une journée, a une fréquence d’environ
dix par an. Elles visaient non pas a exposer des résultats déja 1a, mais a faire
émerger et a composer des questions par une pré-délibération en amont
des rencontres transdisciplinaires. L’essentiel de leur contenu consistait a
s’interroger avant d’interroger et a synthétiser apres avoir interrogé. Ces
deux gestes symétriques de mise en discussion trouvaient leur justification
dans I’événement des rencontres avec les praticiens. C’était donc la pers-
pective de « faire monde » en miniature qui apportait la motivation d’une
pratique interdisciplinaire non productive, faire monde pendant le temps
d’une rencontre et le faire continuer a exister a travers la production de
restitutions. Cette part non productive de I’interdisciplinarité s’est muée en



1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

un exercice d’écriture collective, délaissant volontairement les références
disciplinaires et conduisant a des notes de synthése, produites sous forme
de livrets pour favoriser leur diffusion a des partenaires professionnels
(Pouteau et al., 2022, 2023 et 2025). Quelques publications ont aussi vu
le jour dans cette méme période (Javelle, Pinton, 2023 ; Mouret, Javelle,
2024 ; Pouteau, 2023 ; Pouteau et al., 2024).

LA DYNAMIQUE DE GROUPE DANS LA PRATIQUE
TRANSDISCIPLINAIRE : QUATRE EXPERIENCES

Si la part interdisciplinaire se trouve « entre », en toute logique la
part vraiment transdisciplinaire se situe « avec », dans le fait d’étre
partie prenante et non extérieur vis-a-vis des contributions des prati-
ciens invités a s’exprimer et a échanger (Béguin, Cerf, 2009). Elle peut
d’autant mieux s’exprimer que le sol interdisciplinaire a été préparé en
amont et qu’elle s’établit ainsi dans une réflexion collective. Elle apporte
une parole vive, nourrie des expériences de travail avec les plantes et
permet de pluraliser les points de vue configurateurs. Mais son objectif
va au-dela de la confrontation d’opinions. Il ne s’agit pas de les réunir
pour les diviser ensuite par I’analyse, mais de les inscrire dans des pola-
rités dynamiques qui conférent au groupe une identité plus riche de ses
ambivalences, voire de ses contradictions. Chacun ne parle pas seul mais
avec, en écho avec les (ou des) autres. Cette évidence est concrétement
mise en scene par le fait d’interroger des praticiens non pas isolément,
mais collectivement au sein d’une assemblée, au cours d’ateliers-débats.
A trés petite échelle, ces derniers sont ainsi des ébauches de « mini-
parlements » transfrontaliers, lieux expérimentaux d’énonciation et de
réappropriation des relations sensibles avec les plantes — transfronta-
liers au sens épistémique d’une inclusivité épistémologique, historique,
sociale et culturelle.

Quatre formats d’ateliers-débats ont été expérimentés, adaptés chaque
fois aux circonstances particuliéres rencontrées pour les mettre en ceuvre.
Aucun modele n’a été adopté a priori ni conclu a posteriori, laissant
la possibilité d’explorer d’autres configurations a I’avenir. Toutefois,
plusieurs critéres ont guidé leur organisation.

— L’idée d’atelier-débat. Celle-ci sous-tendait un format rapproché
permettant aux participants d’avoir tous réellement un temps de parole.
— La forme d’une assemblée. L’ importance accordée a la dynamique
d’énonciation collective incitait a ne pas scinder le groupe en sessions
paralléles et donc a privilégier I’'unité de 1I’assemblée consultée en tant
que totalité ; ce qui limitait nécessairement le nombre de participants a
quelques dizaines.

— Le choix préalable des acteurs. L’accent mis sur les marges de
I’écologisation supposait de réunir des participants ayant choisi cette



CAUSE VEGETALE

orientation et susceptibles d’entrer dans une conversation constructive
et non simplement divergente ou contradictoire. Au lieu des dualités
oppositionnelles plus ou moins factices auxquelles les médias nous
ont habitués en laissant peu de place a la conversation, il s’agissait
plutdt de préter attention a la diversité réelle des manicres de s’engager
dans I’écologisation, méme dans le cas de proximités professionnelles
évidentes.

— La motivation d’acteurs expérimentés. De fagon assez logique, les
praticiens les plus désireux de participer a une dynamique d’échanges
sont ceux qui ont accumulé une certaine expérience et qui sont le
plus souvent impliqués dans des actions de formation, de médiation,
de représentation ou de recherche, capables ainsi de restituer tout un
contexte dans lequel ils ont été¢ amenés a opérer des choix.

— L’attention a la diversité. Sous une apparente homogénéité se sont
affirmées des convictions et des postures non pas conflictuelles ou
univoques, mais différenciées par des trajectoires particulieres. Au-dela
de cette diversité constituée autour d’un noyau d’acteurs expérimentés,
I’attention était aussi placée sur 1’équilibre femme-homme, la contribu-
tion de jeunes participants et de quelques chercheurs invités.

— Les temps « autres ». Le choix d’une dynamique de mini-assemblée
incitait a ménager des intervalles de temps pour une sociabilité plus
informelle, ciblés sur des activités telles que des visites d’espaces
de culture, des démonstrations expérimentales et de 1’expression
graphique. Ces temps autres n’avaient pas vocation a meubler des
temps morts, mais a participer a la cohérence de I’ensemble.

Plut6t que de rechercher une représentativité hypothétique des acteurs,
I’objectif était de privilégier une diversité de pratiques autour du travail
avec les plantes, avec un ancrage dans des régions différentes. En 2021,
le lancement du séminaire de recherche transdisciplinaire PlantCoopLab
s’est fait sous le signe de la crise sanitaire, imposant un format webinaire
qui était ouvert au public, avec un atelier en duplex a I'université de
Limoges. Les trois éditions suivantes se sont déroulées en présentiel, en
Sologne en 2022 (Millangay, Loir-et-Cher) puis en Auvergne en 2023 et
2025 (Condat-en-Combrailles, Puy-de-Dome). La deuxiéme session était
marquée par un projet d’université paysanne en région Centre-Val de
Loire, et plus spécifiquement par I’étude des interfaces entre semences
et biodiversité cultivée, en particulier dans les activités de maraichage.
Le troisiéme séminaire mettait en regard les activités de cueillette et
de production agricole, faisant ressortir I’importance de la profession
de cueilleur dans la médiation des relations sensibles avec les plantes.

Les trois premiéres éditions ont fait chacune 1’objet d’une synthese
relayée sur le site PlantCoopLab (voir note 3), conduisant a identifier
deux cercles de diffusion en fonction des intéréts. D une part, la conser-
vation et la transmission des variétés locales et anciennes par des réseaux



1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

de semences paysannes et artisanales relévent de logiques participa-
tives et associatives qui mettent en lien les praticiens professionnels et
amateurs et les utilisateurs (Chable, Chapelle, 2020 ; Mazé et al, 2021).
D’autre part, la cueillette de plantes sauvages ou spontanées traverse les
fronticres des espaces privés et communaux, cultivés ou non, et participe
des logiques de taille, de paturage et de fauche en agroforesterie et en
¢élevage sur prairies naturelles (Jondreville, Barataud, 2023 ; Pinton,
2022, 2023 ; Puech et al., 2025 ; de Torres Alvarez, 2015). Méme s’ils
ne représentent que des minorités d’acteurs, ces deux cercles semblent
pouvoir agir comme des démultiplicateurs de la cause végétale, ou
encore des ambassadeurs représentant un univers relationnel qu’il s’agit
de partager et de transmettre par de nouvelles formes d’attachement.

EXERCER UN EMPIRISME NARRATIF PLUTOT
QU'UNE THEORISATION

Le double décentrement opéré par I’interdisciplinarité et la transdis-
ciplinarité pose la question de la méthode d’interprétation, un reproche
qui est souvent adressé aux recherches-actions en général, qui pour
certains ne sont pas de la « vraie » science. De fait, la part vraiment
herméneutique de la démarche adoptée résiste a 1’analyse dite objective
ou scientifique. Mais mettre au premier plan I’inévitable subjectivité
de I’investigation n’exclut pas la recherche d’une véritable discipline
de I’interprétation. Face a la tentation de réduction inhérente a chaque
discipline pour parvenir a une lecture des résultats, elle impose de se
positionner non pas « entre » ni « avec », mais « sur le bord », ni en totale
adhérence ni en compléte désadhérence (Schwartz, 2009). Elle s’appa-
rente a I’activité de composition ou d’écriture, en admettant une posture
spéculative depuis le point de vue des praticiens tout en conservant une
posture réflexive vis-a-vis des présupposés d’arrieére-plan. Plutt qu’une
analyse, elle reléve d’abord de la synthése comme exercice de perception
de ce qui est créé en plus de la somme des divers apports individuels,
par I’action d’une intersubjectivité créative ; celle-ci étant rapportée a
ce que le travail des ou avec les plantes fait émerger depuis les positions
adoptées par les participants. L’intersubjectivité n’est pas construite a
posteriori comme dans une enquéte conduite aupres d’interlocuteurs
individuels, mais par une mise en écho collective et appréhendée
simultanément par plusieurs disciplines. C’est a cette condition que la
conjugaison des deux, inter et transdisciplinarité, permet d’entrer dans
un processus de construction et de maturation en groupe qu’une simple
enquéte ne serait pas en mesure d’atteindre.

La valeur accordée a la part herméneutique découle d’une méme
exigence épistémologique que celle qui incite a s’ intéresser aux marges
de I’écologisation, a ’interdisciplinarité et a la transdisciplinarité.



CAUSE VEGETALE

Elle repose sur une compréhension commune du rapport entre le tout
et les parties, qui différe de celle qui prévaut dans 1’analyse. Pour cette
derniére, les discussions de quelques journées d’ateliers-débats avec
plusieurs dizaines de participants représentent au mieux un échantillon
ou une fraction minime du réel. Au contraire, I’ interprétation présuppose
que le tout peut étre décelé dans chaque cas particulier et, qui plus est,
que la trame dans laquelle ces cas s’insérent est d’une seule piece. Sans
ce présupposé, qui en général est implicitement nié¢ dans la quéte illu-
soire d’objectivité, il serait impossible de réconcilier connaissance et vie,
science et action. Ainsi, opposer des savoirs naturalistes en désadhérence
et des savoirs pratiques en adhérence conduit & une suite d’impasses
méthodologiques. La dichotomie entre science et spéculation ne peut
trouver de résolution ni dans les uns ni dans les autres, elle se solutionne
dans la conjugaison des deux, a savoir I’interprétation.

La méme remarque s’applique a la reconnaissance des ambivalences
et des contradictions dans nos rapports avec les plantes, entre attache-
ment et instrumentalisation, sensibilité et insensibilité, désir de dominer
et de coopérer, besoin d’émancipation et d’appartenance. Au lieu d’y
voir la marque d’un manque de cohérence qui exigerait d’étre tranché
avec plus de rigueur d’un c6té ou de ’autre, on peut aussi reconnaitre
qu’en soi ces polarités sont constitutives d’une cohérence selon 1’unité
du tout et que toute action s’établit dans 1’intervalle de ces contraires.
C’est d’ailleurs le propre du changement que de s’établir dans « les
contraires, les intermédiaires et la contradiction », ainsi que 1’énonce
Aristote dans la Physique (2002, V, 224b29-30). C’est cette recon-
naissance qui permet d’échapper la encore a la tentation de 1’analyse
disciplinaire voulant opposer un nouveau grand récit construit en miroir
de I’autre, celui qui est jugé condamnable et a éliminer. Tout ce que ’art
de I’observation phénoménologique permet d’acquérir en mati¢re d’am-
biances, de qualités, de rythmes pourrait en effet se dissoudre au profit
d’une théorie surplombante qui figerait les spécificités ontologiques des
plantes dans des déclaratifs. Rester « sur le bord » est figurativement une
position d’exposition au risque de tomber dans un exces ou dans 1’autre.
Y résister sans pour autant perdre le sens et I’opportunité de la critique
réflexive est sans doute I’un des exercices les plus délicats, et de facto
celui qui a demandé le plus de temps et d’étapes.

En fin de compte, la tentative de qualifier I’interprétation dans la
démarche adoptée oscille entre plusieurs formulations.

— Phénoménologie. Chaque assemblée, chaque atelier-débat est un
phénoméne en soi, qui trouve sa consistance dans le fait de pouvoir étre
relié a un phénomene originaire, celui recherché de la cause végétale et
de son lien avec la cause paysanne.

— Herméneutique. Chaque rencontre, chaque session délivre des signes
d’attestation par la parole et d’attribution par 1’action (Ricceur, 2005)



1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

qui s’inscrivent dans une trame d’ambivalences et de polarités, de
convergences et de dissonances, celle recherchée de la cause végétale
et de son lien avec la cause paysanne.

— Empirisme. En écho a I’empirisme des savoirs pratiques, la restitu-
tion est un exercice d’ajustement a son objet d’enquéte, puisque 1’enjeu
n’est pas de détacher une analyse de cet objet, mais de remettre celui-ci
en présence, au sens propre de le représenter.

PERSPECTIVES, ENTAMER UNE DEUXIEME PHASE
DU PLANTCOOPLAB

Dans cette progression des journées d’étude PlantCoopLab, il serait
possible de vouloir continuer a organiser d’autres ateliers-débats avec
de nouveaux participants ancrés dans un autre territoire, par exemple
en Occitanie ou en Bourgogne, et dans un secteur différent, comme la
viticulture, ’arboriculture ou 1’agroforesterie. Les limites de la trans-
disciplinarité telle qu’elle a été envisagée dans le cadre de ce premier
PlantCoopLab sont la capacité a démultiplier les actions tout en entrete-
nant un réseau de relations et en le faisant évoluer dans le temps avec un
objectif opérationnel pour lequel des praticiens sont préts a consentir une
part de leur temps. L’intention était cependant bien d’entretenir les dyna-
miques initiées. De fait, dés la premiere étape les praticiens sollicités
avaient été inscrits dans un cercle élargi de coopération et d’énoncia-
tion et devenaient ainsi potentiellement des relais ou des ambassadeurs
des questions soulevées par la cause végétale et son appropriation pour
soutenir la cause paysanne.

Lors de la derniére édition du séminaire de recherche en 2025, nous
avons pu amorcer une nouvelle étape dans cette direction, en poursui-
vant le travail entrepris dés 2023 avec des cueilleurs professionnels et
I’ Association francaise des professionnels de la cueillette de plantes
sauvages (AFC). A I’état d’ébauche, une ambassade des cueilleurs était
déja en train de naitre deés cette premiére édition, puisque nous avions
répondu a leur demande de les accompagner pour exprimer la part
sensible de leurs relations avec les plantes. Cette fois, I’objectif était de
mettre en discussion la note de synthése rédigée entre-temps, donc de
repartir d’une parole déja réélaborée. Dans cette nouvelle configuration,
il s’agissait d’entamer un processus d’appropriation et de réénoncia-
tion pour leur permettre ensuite d’évoluer vers un récit au plus pres
de leurs attentes. Cette étape va de pair avec 1’objectif de défendre la
légitimité des savoirs empiriques qui, bien que porteurs d’une riche
expérience sensible en situation, ont bien souvent adopté le discours
fonctionnaliste projeté sur les plantes par les sciences positivistes. De
nouveau, la temporalité, et non seulement 1’échelle d’action, demande
a étre reconnue pour pouvoir estimer la capacité d’appropriation de la



CAUSE VEGETALE

cause végétale par ces professionnels. Pour cela, le lien direct entre
cause végétale et cause paysanne nécessite d’étre rendu toujours plus
clair. Il n’est pas indifférent que cette entreprise commence avec la cueil-
lette, une activité capable de réverbérer I’ensemble des pratiques de
travail avec les plantes depuis les milieux naturels et cultivés (Pinton,
chapitre 2). C’est pourquoi on peut espérer que cette ambassade pourra
aussi inspirer la création d’un futur « parlement des plantes » (voir
Pouteau, Perspectives, dans cet ouvrage).

BIBLIOGRAPHIE

Altieri M., 2002. Agroecology: the science of natural resource management
for poor farmers in marginal environments. Agriculture, Ecosystems and
Environment, 93 (1-3), 1-24. https://doi.org/10.1016/S0167-8809(02)00085-3

Amzallag N., 2001. Data Analysis in plant physiology: are we missing
the reality?. Plant, Cell and Environment, 24 (9), 881-890. https://doi.
org/10.1046/j.1365-3040.2001.00742.x

Aristote, 2002. Physique, 2¢ éd., Pellegrin P. trad., Paris, Flammarion, 476 p.

Baertschi B., 2022. La dignité de la créature selon la CENH : heurs et malheurs.
La pensée écologique, 9, 2-12. https://doi.org/10.3917/1pe.009.0002

Béguin P., Cerf M. (coord.)., 2009. Dynamique des savoirs, dynamique des
changements, Toulouse, Octares, 306 p.

Bouillet A., 1997. Culture des sens, savoirs et transmission du savoir. Tréma, 11,
19-32. https://doi.org/10.4000/trema.1916

Bourguignon C., Colin P., 2016. De I'universel au pluriversel. Enjeux et défis du
paradigme décolonial. Raison présente, 199, 99-108. https://doi.org/10.3917/
rpre.199.0099

Callon M., 1998. Des différentes formes de démocratie technique. Annales des
Mines, 9, 63-73.

Calvo P, Lawrence N., 2022. Planta Sapiens. Unmasking Plant Intelligence,
Londres, The Bridge Street Press, 304 p.

Chable V., Chapelle G., 2020. La graine de mon assiette. De [’origine de [’agri-
culture et des semences a une invitation a changer le monde, Rennes, Editions
Apogeée, 240 p.

Clément G., 2020 [2003]. Manifeste du Tiers paysage, Rennes, Editions du
commun, 89 p.

Dejours C., 2009. Travail vivant. Tome 1, Paris, Payot et Rivages, 224 p.

Dejours C., 2013. Travail vivant. Tome 2, Paris, Payot et Rivages, 256 p.

Djian-Caporalino C., Lavoir A.-V. (coord.), 2024. Les plantes de services. Vers
de nouveaux agroécosystémes, Versailles, Editions Quae, 388 p.

Ernwein M., Ginn F., Palmer J., 2021. The Work That Plants Do: Life, Labour
and the Future of Vegetal Economies, Bielefeld, Transcript Verlag, 222 p.

Gosselin S., Bartoli D. G., 2022. La condition terrestre. Habiter la terre en
commun, Paris, Seuil, 432 p.

Head L., Atchison J., Phillips C., Buckingham, K., 2014. Vegetal politics: belon-
ging, practices and places. Social and Cultural Geography, 15 (8), 861-870.
https://doi.org/10.1080/14649365.2014.973900


https://doi.org/10.1016/S0167-8809(02)00085-3
https://doi.org/10.1046/j.1365-3040.2001.00742.x
https://doi.org/10.1046/j.1365-3040.2001.00742.x
https://doi.org/10.3917/lpe.009.0002
https://doi.org/10.4000/trema.1916
https://doi.org/10.3917/rpre.199.0099
https://doi.org/10.3917/rpre.199.0099
https://doi.org/10.1080/14649365.2014.973900

1. UN REGARD SUR L'EXPERIENCE PLANTCOOPLAB

Javelle A., Pinton F., 2023. Altérités végétales et durabilité alimentaire. Une
approche par le travail, in 21¢ séminaire d’ethnobotanique annuel du domaine
européen de Salagon : qu’est ce qui fait pousser les plantes ?, octobre 2023,
Salagon, France. 11 p., https://hal.inrae.fi/hal-04567671v1

Jondreville C., Barataud F., 2023. De la haie a ’arbre champétre : réhabiliter
I’arbre en milieu rural agricole. Pour, 247, 169-179. https://doi.org/10.3917/
pour.247.0169

Kagan S., 2010. Cultures of sustainability and the aesthetics of the pattern
that connects. Futures, 42 (10), 1094-1101. https://doi.org/10.1016/j.
futures.2010.08.009

Kazic D., 2022. Quand les plantes n’en font qu’a leur téte. Concevoir un monde
sans production ni économie, Paris, La Découverte, 392 p.

Keck F., Regehr U., Walentowitz S., 2015. Anthropologie : le tournant ontolo-
gique en action : introduction. Swiss Journal of Sociocultural Anthropology,
20, 4-11. https://doi.org/10.36950/tsantsa.2015.20.7427

Mancuso S., Viola A., 2018. L’intelligence des plantes, Paris, Albin Michel, 240 p.

Maz¢ A., Calabuig Domenech A., Goldringer 1., 2021. Commoning the seeds:
alternative models of collective action and open innovation within French
peasant seed groups for recreating local knowledge commons. Agriculture and
Human Values, 38 (2), 541-559. https://doi.org/10.1007/s10460-020-10172-z

Mouret S., Javelle A., 2024. Pour un travail vivant : reconstruire des collabora-
tions inter-espéces dans le travail en agriculture. Agronomie, Environnement
et Sociétés, 14 (1). https://doi.org/10.54800/pfm423

Mouret S., Lainé N., 2023. Nature(s) au travail. Ce que font les études animales
et environnementales avec le travail. Revue d’anthropologie des connais-
sances, 17 (1), https://doi.org/10.4000/rac.29856

Moyano-Fernandez C., 2023. Rethinking the environmental virtue of ecological
justice from the interdependencies of non-human capabilities and synergetic
flourishing. Philosophies, 8 (6), https://doi.org/10.3390/philosophies8060103

Osman A., Chable V., 2009. Inventory of initiatives on seeds of landraces
in Europe. Journal of Agriculture and Environment for International
Development, 103 (1/2), 95-130. https://doi.org/10.12895/jacid.20091/2.27

Pelluchon C., 2015. Les nourritures. Philosophie du corps politique, Paris, Seuil,
392 p.

Pignier N., 2018. Design et écosémiotique. Quand le design coénonce avec le
vivant, in Mitropoulou E., Pignier N. (coord.), Le sens au ceeur des dispositifs
et des environnements, Saint-Denis, Connaissances et savoirs, 57-78.

Pinton F., 2022. Le développement de la cueillette de plantes sauvages sur le
territoire francais : conditions et enjeux de la durabilité, FRB. https://www.
fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-
sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/

Pinton F., 2023. « Ces haies qui divisent » : une approche par le(s) territoire(s).
Pour, 247, 119-141. https://doi.org/10.3917/pour.247.0119

Porcher]J.,2017. Le programme ANR COW : I’ouverture d’un front de recherches
inédit sur le travail animal. Natures Sciences Sociétés, 25 (2), 172-179. https://
doi.org/10.1051/nss/2017043

Porcher J., 2019. Cause animale, cause du capital, Lormont, Le Bord de I’Eau,
120 p.


https://hal.inrae.fr/hal-04567671v1
https://doi.org/10.3917/pour.247.0169
https://doi.org/10.3917/pour.247.0169
https://doi.org/10.1016/j.futures.2010.08.009
https://doi.org/10.1016/j.futures.2010.08.009
https://doi.org/10.36950/tsantsa.2015.20.7427
https://doi.org/10.1007/s10460-020-10172-z
https://doi.org/10.54800/pfm423
https://doi.org/10.4000/rac.29856
https://doi.org/10.3390/philosophies8060103
https://doi.org/10.12895/jaeid.20091/2.27
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://doi.org/10.3917/pour.247.0119
https://doi.org/10.1051/nss/2017043
https://doi.org/10.1051/nss/2017043

CAUSE VEGETALE

Porcher J., Estebanez J., 2019. Animal Labor: A New Perspective on Human-
Animal Relations, Bielefeld, Transcript Verlag, 182 p.

Pouteau S. (coord.), 2007. Génétiquement indéterminé. Le vivant auto-organisé,
Versailles, Editions Que, 174 p.

Pouteau S., 2023. Plant-centered virtue ethics: a cross-talk between agro-
ecology and ecosophy. Philosophies, 8 (5), https://doi.org/10.3390/
philosophies8050097.

Pouteau S., 2026 (a paraitre). Cooperating with plants: ethical perspectives
for a virtuous agroecology, in Hiernaux Q., Timmermans B. (coord.), New
Perspectives in Plant Ethics, Leyde, Brill.

Pouteau S., Hess G. (coord.), 2025. Is Environmental Virtue Ethics a
“Virtuous” Anthropocentrism?, Bale, MDPI, 148 p. https://doi.org/10.3390/
books978-3-7258-3924-7

Pouteau S., Javelle A., Melot R., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J.,
2023. Les plantes au travail. Repenser I’activité végétale pour des nourritures
durables, note de synthése, 20 p. https://hal.inrae.fi/hal-04123500

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J., 2022. Travail
humain - Travail animal - Travail des « autres vivants », note de synthése,
16 p., https://hal.inrae.fr/hal-03566132

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J., 2024.
PlantCoopLab, coopérer avec les plantes pour une alimentation durable.
Natures Sciences Sociétés, 32, 98-104. https://doi.org/10.1051/nss/2024028

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pinton F., Torres Alvarez M.-F. de, 2025.
Cueillir en coopérant avec les plantes : savoir étre, savoir faire, savoir dire
I’expérience des cueilleurs, note de synthése, 24 p., hal-04980254

Puech T., Farruggia A., Durant D, Glinec J.-F., Novak S., Signoret F., Stark F.,
Sterling D., 2025. Use of atypical plant resources for cattle farming in Western
Europe to drive agroecological transition. Agricultural Systems, 226. https://
doi.org/10.1016/j.agsy.2025.104329

Ricceur P., 2005. Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris, Gallimard,
448 p.

Ryan J. C., 2012. Passive flora? Reconsidering nature’s agency through human-
plant studies (HPS). Societies, 2 (3), 101-121.

Sajaloli B., Dournel S., Lespez L., Luglia R., Valette P., Beck C., Marinval M.-C.,
2023. Les temps de ’environnement, d’une construction interdisciplinaire
commune a la crise des temporalités. Natures Sciences Sociétés, 31, 429-442.
https://doi.org/10.1051/nss/2024022

Schmidt M., Soentgen J., Zapf H., 2020. Environmental humanities: an emer-
ging field of transdisciplinary research. GAIA, 29 (4), 225-229. https://doi.
org/10.14512/gaia.29.4.6

Schwartz Y., 2009. Produire des savoirs entre adhérence et désadhérence, in
Béguin P., Cerf M. (coord.), Dynamique des savoirs, dynamique des change-
ments, Toulouse, Octares, p. 15-28.

Torres Alvarez M. F. de, 2015. Prairie naturelle, « Campero » et ingénieur. Deux
conceptions de ’¢levage en Uruguay. Techniques et Cultures, 63, 74-91.
https://doi.org/10.4000/tc.7402

Tsing A. L., 2017. Le champignon de la fin du monde. Sur la possibilité de vivre
dans les ruines du capitalisme, Paris, La Découverte, 416 p.


https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.3390/books978-3-7258-3924-7
https://doi.org/10.3390/books978-3-7258-3924-7
https://hal.inrae.fr/hal-04123500
https://hal.inrae.fr/hal-03566132
https://doi.org/10.1051/nss/2024028
https://doi.org/10.1016/j.agsy.2025.104329
https://doi.org/10.1016/j.agsy.2025.104329
https://doi.org/10.1051/nss/2024022
https://doi.org/10.14512/gaia.29.4.6
https://doi.org/10.14512/gaia.29.4.6
https://doi.org/10.4000/tc.7402

2. APRES LA CUEILLETTE :

FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION
AVEC LA PART SAUVAGE DES PLANTES
ET DES MILIEUX

Florence Pinton

DANS LE PLI DES ACTIVITES PRODUCTIVES, )
DES RELATIONS AU MONDE VIVANT A CONSIDERER

La promotion de 1’agroécologie, fortement liée aux crises envi-
ronnementales globalisées, est marquée par son appropriation par les
institutions internationales impliquées dans des définitions plus systé-
miques (Pinton, Leroux, 2025). Mais, contrairement a ce qui s’est joué
avec |’agriculture biologique, I’agroécologie ne dispose ni de cahiers des
charges arrétés ni de labellisation. Elle fait plutot écho a un horizon vers
lequel tendre que la transition agroécologique permettra d’atteindre. Elle
est I’occasion de rompre avec I’héritage daté du développement agricole
et oblige a une redéfinition du rapport professionnel a la nature et aux
plantes et au modele de travail qui le sous-tend. Celui-ci va dans le sens
d’une requalification du sauvage par son inscription dans les agroéco-
systémes au sein des activités productives mais aussi a leurs marges
(Mouret, Javelle, 2024). On note également, a 1’échelle territoriale, une
implication sans précédent des acteurs de terrain (structures alternatives
et conventionnelles, monde associatif, élus) pour promouvoir I’agroé-
cologie et infléchir leur propre systéme agri-alimentaire. Cette nécessité
de transition valide les pratiques d’une minorité agissante et encourage
les autres a un changement de pratiques, sous réserve d’étre appuyés par
I’Etat et correctement rémunérés.

Ces dynamiques contribuent a faire émerger de nouveaux fronts de
recherche et, en ’occurrence, a penser des « socio-écosystemes » plus
résilients et inclusifs et ou les milieux « sauvages » ne s’opposeraient
pas aux milieux agricoles. Les besoins de décloisonnement et de partage
de I’espace rural s’en trouvent affirmés.



CAUSE VEGETALE

Une nouvelle utopie rurale serait de repenser la gouvernance territo-
riale de la nature et les formes de son appropriation face a une nécessaire
écologisation des pratiques et des politiques publiques. Déja en 1977,
Edgar Pisani estimait que si la conception frangaise de la propriété privée
avait eu son utilité sociale, elle ne correspondait plus aux exigences
objectives de la société*. Une approche transformatrice consisterait a
convaincre usagers et ¢lus de la pertinence d’une gouvernance partagée
des territoires et intégrant les non-humains, a I’encontre des zonages
spatiaux actuels marqués par I’hétérogénéité des modes d’occupations
et la pluralité des modes d’action. Avec le tournant végétal évoqué en
introduction de cet ouvrage, la question du travail avec les plantes est
au centre de ces transformations (voir Mouret, chapitre 3). Le travail a
longtemps été considéré comme le marqueur principal de la séparation
entre la nature et le social, I’extension de cette notion aux non-humains
est donc une fagon d’attirer I’attention sur I’importance de nos relations
au monde vivant. Cela pose évidemment de nombreuses difficultés théo-
riques, méthodologiques et pratiques en matiére de visions du monde,
d’échelles, de modes de gouvernance et de changements institutionnels
que nous ne pouvons ignorer, car ¢’est tout un systéme de valeurs, de
pratiques et de hiérarchie sociale qui est bousculé.

Les travaux et réflexions menés au sein de PlantCoopLab nous
incitent, dans ce contexte trouble de transition, a interroger les percep-
tions et pratiques mais aussi les droits de ceux et celles qui entretiennent
une « attention amicale et émue avec les plantes » (Lieutaghi, 1991,
p- 190). C’est avec cette intention qu’a été forgé le terme « travailleurs
des plantes », auquel je préterai ici une signification dérivée de la notion
de « travailleurs de la nature » introduite par Mich¢le Salmona’. Parmi
eux, les cueilleurs professionnels font I’expérience des relations d’inter-
dépendance qu’ils entretiennent avec les plantes, avec les différents
systémes agricoles a la lisiére desquels ils travaillent et avec les humains.

Ma posture est d’investir I’activité de cueillette, en la considérant
comme non directement productive mais partie prenante des milieux
anthropisés. L’objectif est de comprendre sa place a coté d’activités
productives telles que I’agriculture, dans un espace social fortement
fragmenté dans ses modes de relation a la terre et au vivant. Comment,

4. «Le temps est venu de construire sur des valeurs nouvelles un systéme nouveau de relations
entre ’homme et le sol, entre la collectivité des sols et les espaces qui constituent le territoire
national » (Pisani, 1977, p. 97).

5. Salmona (1986) s’est référée aux « travailleurs de la nature » dans ses travaux pour désigner
la singularité du travail paysan, a distinguer des « professionnels de la nature » (Granjou, 2010),
expression qui englobe 1’ensemble des naturalistes professionnels (milieu associatif, gestion-
naires de 1’Etat, etc.). Le concept de « travailleurs des plantes » mobilisé par PlantCoopLab
désigne I’ensemble des agriculteurs, cultivateurs et cueilleurs qui ont maintenu des relations
de proximité avec les plantes et dont le travail a ét¢ invisibilisé (voir Pouteau, chapitre 1).



2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

finalement, la cueillette, en voie d’implantation dans toutes les campagnes,
permet de repenser les usages des territoires, mais aussi les qualifications
professionnelles qu’elle suppose ? Car, rappelons-le, le statut de cette
activité reste ambivalent, celle-ci n’étant pas clairement considérée par
le 1égislateur comme équivalente a une profession agricole.

Les données utilisées reposent sur mes propres travaux de recherche
accumulés depuis plus d’une décennie, une thése sur la professionnali-
sation que j’ai encadrée et dont je tire quelques citations avec I’accord
de I’auteur (Asselain, 2025) et les résultats des journées d’étude de
PlantCoopLab® avec des cueilleurs volontaires mettant au cceur des
discussions leurs relations au végétal. La mise en place d’un dispositif
participatif (voir Pouteau, chapitre 1), dans lequel nous sommes parties
prenantes de 1’expérience de chacun, est une maniére de faire science et
société en méme temps (Blanc, 2021), en affirmant la complémentarité
de nos fagons d’étre au monde. J’emprunte enfin a I’ethnométhodologie
(Garfinkel, 1974) qui s’inspire de la phénoménologie, de la pragmatique
et de I’ethnographie, de fagon a identifier, dans ce contexte précis et par
I’interaction, les méthodes que des cueilleurs travaillant avec les plantes
mettent en place de fagon consciente pour organiser leur environnement
social et, par extension, pour traiter des choses botaniques et de leur
rapport au vivant dans leur pratique quotidienne.

Dans une premiére partie, je reviens sur I’histoire de la cueillette et
de ses liens avec I’agriculture en matiére de pratiques, pour souligner le
découplage qui s’observe a partir des années 1960 avec la consolidation
d’un champ professionnel agricole d’une part et I’¢limination du sauvage
au sein des agrosystémes d’autre part. La deuxiéme partie rend compte
de la perception des cueilleurs quant aux territoires qu’ils arpentent et
leurs relations aux plantes et aux différents milieux. Je précise dans la
troisiéme partie les caractéristiques de ce métier sur le plan de I’enca-
drement, de ce qui le différencie de celui d’agriculteur et de 1’originalité
des processus de professionnalisation observés depuis dix ans.

LES TRAVAILLEURS DES PLANTES
FACE A LA MODERNITE

Les singularités du travail agricole ont induit une réflexion sur ses
spécificités que le développement agricole, centré sur les dimensions
techniques, a longtemps ignoré. Le métier se fonde en effet sur un rapport
a la nature qui a été progressivement écarté pour étre redéfini sur des
bases agronomiques, permettant aux paysans de se détacher de leur envi-
ronnement. Cette séparation attendue a reposé sur une standardisation

6. Les citations de ce chapitre sont issues des ateliers-débats de PlantCoopLab qui se sont
déroulés dans le Puy-de-Dome en 2023.



CAUSE VEGETALE

des conduites des plantes, permise par I’amélioration génétique, la moto-
risation et le recours aux intrants chimiques. Elle s’est traduite par un
effacement des rationalités relationnelles.

La cueillette s’inscrit en contrepoint de cette histoire, bien qu’en
proximité de 1’agriculture. De par son ancienneté et sa contemporanéité,
elle renvoie a des images trés contrastées, dont la plus prégnante est celle
d’une activité archaique qui aurait da disparaitre avec les processus de
mise en culture et de domestication.

« On est témoin d’une activité ancestrale qui représente ce que [’homme a
découvert en premier » ; « quelque chose qui est une trés vieille histoire [...]
quelque chose qui est trés primaire, trés ancien. » (directeur d’une herboris-
terie, Puy-de-Dome, 2023)

Je propose de revenir rapidement sur sa trajectoire pour ensuite m’at-
tarder sur un critére de distinction qui est la place accordée au sauvage
et au rapport a la nature en général.

Agriculture et cueillette : des liens fluctuants,
des trajectoires divergentes

L’origine de I’agriculture a longtemps été considérée comme consubs-
tantielle au processus de domestication, tandis que les processus de
mise en culture et de domestication des espéces les opposent a leurs
congéneéres sauvages par leur niveau de perfectionnement et leur perte
progressive d’agentivité (Javelle, chapitre 6 ; Javelle, Pinton, 2023).
Dans I’histoire de I’humanité, la cueillette est progressivement reléguée
a une activité premiére collant a I’image du cueilleur-chasseur bien
connue des anthropologues et des historiens. En Occident, elle perdure
comme pratique de subsistance jusqu’au Moyen Age pour finalement
se lier a un monde paysan, soumis aux aléas de la nature comme a
ceux du marché (Bromberger, Lenclud, 1982 ; Larrére, de la Soudiére,
2010). On cueille pour soi a des fins domestiques, on parle alors de
menus produits, ou pour vendre et acquérir un revenu complémentaire.
Si la dimension économique de la cueillette reste marginale au sein de
I’exploitation familiale, elle peut représenter pour les familles les plus
modestes un apport saisonnier important, le plus souvent assuré par les
femmes et les enfants. L’exercice de la cueillette reléve par ailleurs de
droits d’usage et s’applique aux espaces extensifs et marginalisés — les
fameux saltus” — maitrisés par les paysans car complémentaires de leur
systeme de production.

7. Georges Bertrand (1975) définissait les sa/fus comme « [...] ensemble des terrains qui ne
sont pas régulierement cultivés et qui n’ont pas de couvert forestier continu et fermé », terme
indissociable des espaces cultivés (ager) et de la forét (sylva), mais dont 1’usage est tombé en
désuétude.



2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

« Enfin, moi, je parle des paysans, par exemple. Traditionnellement, ils
étaient cueilleurs. Et s’ils voulaient pouvoir cueillir, en fait... En fait, ils
géraient ce truc-la, quoi. Ils permettaient a la ressource de se régénérer en
gérant le paturage, en gérant la fumure, en gérant plein de choses, quoi.
Le geste, enfin, le moment de la cueillette, l'intensité de la cueillette. Et ¢a,
Je pense qu’effectivement, on l’a perdu parce que les paysans, maintenant,
il n’y en a trés peu qui sont cueilleurs. Donc, ils ont moins... ce lien... »
(cueilleuse-agricultrice, Puy-de-Dome, 2023)

La mutation du monde agricole engagée depuis les années 1960
(usage de la chimie, remembrements, sélection des semences, dévelop-
pement du machinisme agricole), suivie de la recomposition des espaces
ruraux et des modes d’habiter le territoire a partir des années 1980, a
entrainé des changements de pratiques entachés de conflits comme de
nouvelles vocations. Dans certaines régions, les questions de contrdle
et de régulation de la cueillette se posent rapidement face a ’arrivée
de personnes extérieures aux communautés rurales et intéressées par
les aspects lucratifs de certains prélévements dont sont friandes des
entreprises. Dans son article sur les cueillettes en Margeride, Raphaél
Larrére (1982) le signale pour les narcisses, les myrtilles et les lichens.
Soucieuses de la nécessité de ne pas déshériter de leurs ressources natu-
relles les habitants de régions relativement pauvres, des municipalités
hésitent entre interdiction, laisser-faire et réglementation. Les aména-
geurs, de leur c6té, s’interrogent sur les modéles de développement a
venir. La mise en valeur du saltus et des politiques foncieres adaptées
pourraient constituer des propositions originales pour penser I’aména-
gement de ces territoires.

Avec la modernisation agricole, vecteur de professionnalisation des
paysans et de spécialisation des exploitations, les mieux lotis délaissent
cette activité devenue incompatible avec les exigences de productivité,
tandis que d’autres catégories d’acteurs, souvent des néoruraux inté-
ressés par les usages populaires des végétaux et en quéte d’un art de
vivre (Hervieu, Léger, 1983), s’en saisissent comme une opportunité
de s’installer et vivre a la campagne. La cueillette de plantes sauvages,
associée a la culture de plantes aromatiques et médicinales (PAM) et
leur transformation sur place, change de signification a 1’échelle de ces
petites unités de production. Elle apparait, pour une population engagée
dans la sauvegarde d’un patrimoine délaissé, comme une activité écono-
mique rendue viable par I’engouement d’un large public autour des soins
par les plantes et des produits naturels (Pinton ez al., 2015).

La professionnalisation de I’agriculture, qui est allée de pair avec
I’altération des écosystémes et de I’agropastoralisme et I’effacement
de la polyculture, sonne le glas d’un certain rapport a la nature qui se
réinvente ailleurs. L’exode rural va cantonner les cueilleurs de premiere
génération dans des territoires périphériques marqués par une forte



CAUSE VEGETALE

déprise (zones de moyenne montagne) et ou la tradition de cueillette
familiale et commerciale de ressources sauvages est encore présente
(Julliand et al., 2019). Ces espaces, considérés comme plus naturels
et moins pollués, seront investis peu de temps apres par des cueilleurs
professionnels organisés en coopérative.

En phase avec les attentes sociétales, ces nouveaux habitants forment
des collectifs étrangers a 1’appareil de développement agricole ayant
accompagné la modernisation agricole en France ou la nature a été
reléguée au rang de menace. Par les pratiques et les valeurs qui le
portent, le métier de cueilleur met a distance les principes qui ont forgé
ce modele, considérant qu’une cueillette durable et responsable demande
de coopérer de facon régénérative avec le vivant.

Plus tardivement, I’écologisation attendue de 1’agriculture et I’atten-
tion des consommateurs a la tragabilité des produits vont donner une
nouvelle impulsion aux activités de cueillette. Le profil des cueilleurs et
leur rapport a la modernité vont se diversifier, au point que quelques-uns
vont sentir le besoin de se regrouper pour défendre leurs pratiques et se
distinguer de ce qu’ils nomment les « mauvais cueilleurs »®. La durabi-
lité des ressources devient un enjeu majeur et structurant des collectifs
qui se forment.

La sociologie contemporaine des cueilleurs apparait donc plus proche
de la figure des néoruraux de premicre et deuxiéme génération que de
celle de I’agriculteur dont la position sociale a longtemps été héritée du
pére. Inscrits au contraire dans une trajectoire de rupture, les cueilleurs
ont souvent peu de liens de filiation directe avec le monde agricole,
méme si nombre d’entre eux se disent d’origine rurale. « Ils constituent
[toujours] un groupe social particulier, par la place privilégiée accordée
au sauvage et le soin porté a la nature » (Pinton et al., 2015).

Des paysages agraires qui accueillent le sauvage

Les cueilleurs manipulent quotidiennement le « sauvage », entendu
comme la part naturelle des plantes non contrélée par [’humain. Le
sauvage est présent a la fois au sein de toutes les plantes, des plus culti-
vées a celles qui le sont le moins, mais aussi dans les différents espaces
ou milieux qui les accueillent. 11 s’agit de prélever des plantes dites
« spontanées » parce que, plus précisément, en dehors d’un cycle de
production maitrisé dans son ensemble. Mais la possibilité de cueillette
est largement subordonnée aux pratiques agricoles et foresticres exercées
dans ces milieux.

8. Ils désignent les journaliers payés par des grossistes, dans des conditions souvent illégales
en matiere de droit du travail et d’autorisations de prélévement. Selon les auteurs du rapport sur
la faisabilité d’un observatoire (Douette et al., 2022), leur signalement illustre les craintes et les
attentes des cueilleurs face a des pratiques concurrentielles et susceptibles de les discréditer.



57
2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

De nombreuses espéces recherchées sont effectivement inféodées
a des milieux agro-sylvo-pastoraux tels que les prairies naturelles, les
landes, les friches, les haies, les lisiéres forestiéres, les foréts, les marais.
Ainsi, I’arnica dépend de la gestion de prairies acides et sa présence
est incompatible avec le chaulage et la fertilisation. La production de
gentiane est liée a des prairies paturées par des bovins et nécessite de
trouver un bon équilibre entre qualité du paturage et densité de la plante.
Les stations de lavande ou de thym dépendent de I’entretien des parcours
ovins ; la gestion des haies et des lisiéres forestiéres est favorable a
I’aubépine ; le thé d’ Aubrac apprécie les éclaircies forestiéres, alors que
I’ail des ours les redoute. On comprend ici que 1’évolution de 1’'usage
des sols, la nature des systémes agricoles et forestiers et les pratiques
de gestion de I’espace sont des facteurs dont dépend la présence de la
ressource. Les espaces protégés sont aussi a prendre en compte puisque
favorables a la biodiversité, ils accueillent des plantes dont la diversité
sera fonction des biomes en présence.

Mais cueillir peut aller du simple prélévement ponctuel a des
formes d’intervention qui favorisent la présence et le renouvellement
des especes recherchées, ou entretiennent le milieu dans lequel elles
se trouvent. La mise en culture de plantes est un mode d’agir hérité
de la paysannerie, que ce soit le fait de semences ou de plantes préle-
vées dans la nature, d’échanges entre producteurs ou, de fagon plus
récente d’achats auprés de pépiniéristes locaux ou de structures comme
le Conservatoire national des plantes a parfum, médicinales, aromatiques
et industrielles (CNPMALI) qui a son propre catalogue. Certaines sont
plus cultivées que cueillies, comme le thym, d’autres ne sont qu’en voie
de domestication et cultivées a titre quasi expérimental, comme le thé
d’Aubrac. Le principe de la semi-culture, revendiqué par certains, est
de laisser pousser des plantes dans un biotope qui leur est favorable et
dont on peut controler 1’évolution’.

« A mon avis, si y a un avenir a la cueillette, ¢’est spécifiquement sur
une approche de culturo-cueillette, je ne sais pas comment dire. C’est-
a-dire de... soit de réensemencer des endroits, tu vois par exemple des
zones a lavande qui ne repoussent pas trés bien, un peu en montagne, de
les travailler grossierement, les semer, de voir ce que ¢a donne... Soit de
maitriser les sites, pas les laisser s embroussailler. Et ¢a, je pense qu’un
des avenirs de la cueillette il est la. » (cueilleur-producteur, Hautes-Alpes,
2022, cité par Asselain, 2025)

9. On notera que le label « végétal local », créé en 2015 pour certifier les plantes et semences
produites a partir de matériel issu de populations sauvages locales, tend a valoriser ces prin-
cipes. Marque collective simple créée a I’initiative de trois réseaux : les conservatoires
botaniques nationaux, I’ Afac-Agroforesteries, devenue le Réseau Haies France en 2025, et
Plante et Cité, elle est propriété de I’Office francais de la biodiversité (OFB).



CAUSE VEGETALE

Les catégories de sauvage et domestique, loin d’étre étanches, ne
sont pas opposables chez les cueilleurs qui naviguent entre « ensauva-
gement des milieux et mise en cuture du sauvage » (Locqueville, 2023).
Néanmoins, 1’exercice de la cueillette reste une expérience particuliére.
Ceux qui la pratiquent posent implicitement la question de ce que nous
donne spontanément la nature et ce que nous sommes capables de lui
rendre (Caillé et al., 2013).

« C’est-a-dire qu’entre sauvage et cultivé, il y a une différence. C’est qu’en
sauvage, on a l'impression de rencontrer la plante plus qu’en cultivé parce
qu’en cultivant on la connait déja. Donc quand on est dans un milieu, entre
guillemets, naturel, c’est plus d’égal a égal, ¢ est-a-dire on va étre la : oh
waouh ! Il y aura cet émerveillement qu’on n’a pas chez nous dans le milieu
qu’on connait et qu’on a domestiqué. Et donc ce sera une vraie relation. »
(cueilleuse-herboriste, Puy-de-Dome, 2023)

Au-dela de la plante, la qualité des habitats'® apparait fondamentale.
Ces derniers sont assimilables en partie aux saltus définis par Bertrand
et se situent a I’interface de dynamiques naturelles et sociotechniques.
Poux et al. (2009) suggéraient donc de les reconsidérer pour répondre
aux besoins de gestion écologique des territoires et de conservation de
la biodiversité au sein des paysages agraires.

La cueillette étant restée longtemps dans 1’ombre et sans reconnais-
sance statutaire, son encadrement se fait par défaut, soumis en partie
au Code rural (défense de la propriété privée) et en partie au Code de
I’environnement. Celui-ci s’applique aux espéces considérées en danger,
mais les dispositions de protection ne s’appliquent pas a I’« exploitation
courante des fonds ruraux sur les parcelles habituellement cultivées »'!,
c’est-a-dire aux travaux agricoles et forestiers, tandis que la permanence
de certaines plantes dépend de propriétaires ou de gestionnaires qui s’at-
tachent a définir ce qu’il convient de valoriser ou de protéger dans leur
territoire selon des logiques qui leur sont propres.

« 1l y a quelque chose qui est absolument incohérent du point de vue régle-
mentaire, éthique, philosophique. Et ¢a ne va pas du tout. Et nous, on se trouve
dans une situation ou on peut vraiment mettre le nez dans le caca parce qu’on
dépend du ministere de I’Agriculture. On est attaché a ’agriculture. La cueil-
lette a été reconnue par le Sénat comme activité agricole. Donc, pourquoi on
serait obligé de respecter cette loi et pourquoi on ne pourrait pas, je me fais
l’avocat du diable, mais pourquoi on ne pourrait pas ramasser ces especes
protégées alors qu’'un agriculteur qui passe au Roundup ou qui laboure, il
fait son travail. Donc, la cueillette est intéressante au niveau politique pour
soulever cette question. » (cueilleur-producteur, Puy-de-Dome, 2023)

10. Un habitat désigne un milieu naturel ou artificiel dans lequel vit une espéce ou un groupe
d’espéces, animales ou végétales.
11. Livre II du Code rural relatif a la protection de la nature.



2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

Aujourd’hui, les cueilleurs sortent de I’ombre, descendent de la
montagne et s’implantent dans les plaines. Dans ce mouvement, c’est
toute 1’économie de la cueillette et la dimension nationale de cette
activité qui sont mises en avant.

DE LA PLANTE AU TERRITOIRE

Réussir une cueillette en tant que professionnel, c’est pouvoir
déployer des manicres de faire, de coexister avec le vivant qui permettent
de sécuriser — dans les limites de ce qui est contrélable — la bonne
santé des plantes et 1’acces a leurs sites. L’itinérance du cueilleur se
déploie sur un territoire qu’il s’approprie, c¢’est-a-dire qu’il le connait
parfaitement et se sent légitime dans sa pratique. Mais ce territoire n’est
pas d’un seul tenant, il est la ou sont les plantes recherchées, il a la
particularité de ne pas étre figé, il peut se transformer ou s’effacer au gré
de son usage, des saisons et du climat, ou encore des opportunités qui
s’offrent au cueilleur. De fagon plus pragmatique, la cueillette est « une
profession qui revendique un acces assez global aux territoires », « qui
questionne quelque chose d’assez fondamental au niveau politique :
I’acces et le partage des territoires » (paysan-herboriste, Puy-de-Dome,
2023). Aborder le partage de I’espace par les usages permet de conce-
voir sa gestion ou son gouvernement comme un commun au sens d’un
vivre ensemble (Dardot, Laval, 2015) et d’interroger son occupation,
son aménagement et ce qui s’oppose a cette prise en charge partagée.

Je reprends ici trois dimensions de ces territoires fluctuants qui ont
fait I’objet de débats au sein de PlantCoopLab : le rapport au foncier et a
la propriété privée, les sociabilités vécues et la facon dont les cueilleurs
percoivent leur travail politique face a la dégradation généralisée des
agroécosystémes.

Itinérance et utopies foncieres

Cueillir de nos jours doit-il étre considéré comme un prélévement
concernant un bien commun, au sens d’un environnement partagé dont
on est collectivement responsable, ou demeure-t-il une infraction a la loi,
francaise en 1’occurrence, renvoyant a une conception « exclusiviste »
du droit de propriété (Girard, 2016) ?

« C’est comme les gens, les nomades, qu’ils soient gens du voyage, dans
certains pays on ne leur reconnait méme pas de territoire... C’est biblique,
c’est le nomade contre le sédentaire, c’est I'agriculteur contre le chasseur-
cueilleur. Globalement, nous on est [dans] une société de 'appartenance,
de la propriété. Nous, voila, on va cueillir chez les autres ! C'est mal ! [...]
C’est depuis toujours. Parce qu’on a toujours emmerdé les nomades, les gars
qui chassent, enfin les gens un peu hors normes, qui n’appartiennent a rien,
les ermites dans les bois, parce qu’a un moment faut rentrer dans le cadre,



CAUSE VEGETALE

faut cultiver la terre, faut travailler. » (cueilleuse-productrice, Puy-de-Dome,
2022, cité par Asselain, 2025)

L’espace dans lequel les cueilleurs €évoluent et dont ils dépendent n’est
pas ouvert, ne leur appartient pas et I’exercice de leur métier se heurte
a leur statut d’occupant passager d’un lieu prélevant ponctuellement
des plantes. La relation intime qu’ils nouent avec les lieux/avec une
plante est tout autant antinomique avec le droit de propriété privée, qui
donne au propriétaire la possibilité de détruire ou d’interdire a son gré
de cueillir des plantes dont on aurait besoin ou qu’il faudrait préserver.
Cette situation exaspére les uns et les autres.

« Mais de quel droit, toi, monsieur le propriétaire, tu es propriétaire de la
banque de graines du sol et de la fleur qui pousse ici ? » (cueilleur, Puy-de-
Doéme, 2023)

Les plantes sauvages ne relévent effectivement pas pour eux de la
propriété privée au sens strict, impuissante a réguler les nombreux
usages, mais s’apparentent aussi a des communs, dont il faut prendre
soin et auprés desquels on peut s’approvisionner. Ces communs,
désignés parfois par le terme de commoning dans la littérature (Kolioulis,
2022), sont ainsi associés a une posture d’attachement, de partage et de
préservation, ou encore de responsabilité du fait de la passion qu’on
leur porte. Au-dela d’étre bon cueilleur, étre en bonne intelligence avec
les autres humains et non-humains, faire monde commun constitue la
trame de la coopération. « Un site de cueillette, il appartient a tout le
monde ». La propriété doit s’ouvrir a une perspective a la fois écologique
et relationnelle.

La surface du site et I’abondance des plantes entrent aussi en jeu. Il
y a la capacité a partager « un bon site » que 1’on ne pourra de toute
fagon pas récolter tout seul. A I’inverse, si un lieu est plus fragile et
menacé, on veillera a le garder pour soi, pour pouvoir aussi assurer les
conditions de sa propre subsistance. Les petits cueilleurs ont le souci de
garder secret ou de garantir leur spot (pour certaines plantes comme la
lavande, I’arnica, la gentiane), ce qui passe par la négociation avec le
propriétaire : « et nous on essaie de garder notre spot de lavande parce
que, économiquement, ¢’est trés important » et « sinon, ¢’est la guerre »
(cueilleuse, Puy-de-Dome, 2023). On ne communique pas sur son site,
a I’instar des lieux a champignons.

Pour pallier ces difficultés, il faut donc composer, négocier un droit
d’usage, se répartir dans I’espace. Le cueilleur est pris dans un réseau
d’interactions multiples pour maintenir son espace de liberté et partager
le territoire dans des dynamiques toujours changeantes.

« Ce qu’on s approprie dans le milieu, c’est les négociations qu’on a
avec justement les propriétaires, avec le site de cueillette lui-méme qu’on



61
2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

a choisi, etc. [...] je me le suis approprié pas en tant que site, mais en
tant que négociation avec tous les gens qui tournent autour. » (cueilleuse,
Puy-de-Dome, 2023)

L’autorisation de cueillir peut s’étendre au partage de la gestion
écologique d’un grand site, ce qui nécessite encore plus d’accords (en
matiére de gestion technique) avec une grande diversité d’acteurs'?.
Finalement, I’outil de travail du cueilleur, c’est sa gestion des espaces,
c’est la possibilité de sécuriser ses sites, ol « moi j’ai I’impression d’étre
chez moi ». « C’est aussi intervenir sur le paysage pour maintenir une
flore en place. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

« Donc en fait, la notion de gestion... Alors ce n’est pas de I'appropriation,
parce que du coup, c’est un partage apres de la ressource entre plusieurs
cueilleurs. Donc il n’y a pas une appropriation du site mais il y a une volonté
de favoriser sa présence par moment. » (ibid.)

Ces attributs générent des sentiments parfois contradictoires ou ambi-
valents, comme le fait de pouvoir étre seul et de faire I’expérience de
la solitude. Appartenir a un lieu peut se convertir en posséder le lieu,
comme une forme d’identification ou de construction de soi, dans la
mesure ou 1’occuper pour y mener son activité est en méme temps ce
qui donne sens a son existence, ce qui permet de consolider une identité
en ayant trouvé sa juste place.

Ce rapport aux lieux et aux autres, la question des droits et des auto-
risations sont des éléments cruciaux qui se sont transformés avec la
dissociation cueillette/agriculture, la régression des communs et I’arrivée
de cueilleurs professionnels, ces derniers se substituant aux villageois
d’antan pour prélever dans les espaces peu transformés et/ou dans les
marges des systémes productifs.

Des sociabilités élargies

Cueillir une plante dans son milieu et espérer y revenir demande au
cueilleur de s’y immiscer comme partie prenante, d’en comprendre le
fonctionnement et la dynamique de régénération et d’évolution, voire
d’intervenir sur le milieu ou sur la plante. Est aussi en jeu sa capacité de
discernement, de sensibilité et d’intuition. Son quotidien s’inscrit dans
un régime d’attention au monde guidé par une lecture topologique du
territoire contraire a la vision dominante anthropocentrée.

« On est quelque part sur Terre, sur un territoire qu’on partage, dans lequel
on intervient, dans lequel on va se servir, mais qui ne nous appartient pas.
Peut-étre qu’on lui appartient davantage d’ailleurs. » (producteur-cueilleur
et formateur, Puy-de-Dome, 2023)

12. Se reporter aux travaux de Locqueville sur ’arnica (2023).



CAUSE VEGETALE

Les cueilleurs, bien que souvent cultivateurs et pouvant étre
propriétaires de petites surfaces, ont une conception du territoire et de
la propriété pluraliste et inclusive, qui va au-dela de préoccupations
centrées sur I’humain. Ils réintégrent 1’objet de la propriété dans un
réseau de relations multiples et élargissent leurs relations sociales aux
non-humains (Bruno, Cary, 2022). Cela leur permet de vivre des formes
d’expression, de collaboration et d’alliances inédites (Haraway, 2008),
des assemblages multi-espéces.

« Un site de cueillette, il appartient a tout le monde, une catégorie profession-
nelle, un peu aux cueilleurs, un peu aux propriétaires, a beaucoup d’animaux.
C’est vraiment une espéce de chaine qui fait qu’a un moment donné, il y a
un lieu qui existe et qui a une forme telle que l’on peut aller y cueillir. Et ¢a,
Je trouve que la plante, c’est ce qui rassemble. Et c’est ce qu’on prend en
conscience de... Elle est le résultat vivant d’'une... toute une chaine d’interac-
tions. » (producteur-cueilleur et formateur, Puy-de-Dome, 2023)

Les plantes sont percues comme de véritables espéces compagnes
ou comme des partenaires sociaux avec lesquels s’organiser. Cette
attention a la vie non humaine et a sa reproduction, qui anime au quoti-
dien les maniéres de cueillir, renvoie aux épistémologies écoféministes
(Rimlinger, 2022) qui relient le corps au territoire (Pruvost, 2021) et
dénoncent le mode¢le patriarcal et 1’altération des activités de reproduc-
tion au fondement du systéme capitaliste. Notons que les femmes sont
surreprésentées dans ces métiers ou 1’attention aux plantes et le soin
prodigué jouent un role sur leur plus forte implication. Ainsi, les recen-
sements effectués par le syndicat Simples (Syndicat inter-massifs pour la
production et I’économie des simples) en 2024 auprés de ses producteurs
et « sympathisants » montrent une forte progression en leur faveur (84 %
de femmes)". La production et la cueillette de PAM ne s’avérent pas un
choix hasardeux, et il est probable que le genre y contribue.

« Quand je quitte un site de cueillette apres trois a quatre jours, j’ai presque
une petite tristesse de... Ce n’est pas quitter le lieu, c’est quitter la plante,
en fait. Je pense que c’est des endroits ot on a le priviléege de se noyer en
énergie de cette plante-la. » (cueilleur et éleveur, Puy-de-Dome, 2023)

Savoirs et politisation de la pratique de cueillette

Les cueilleurs observent un effondrement progressif de la biodiver-
sité, de la flore et de la faune, dans les territoires qu’ils parcourent et se
montrent trés critiques vis-a-vis de 1’agriculture. Leur réflexion porte
sur leur capacité a réagir et la manicre de le faire. Sensibles a ces dégra-
dations, leurs savoirs écologiques s’orientent vers le soin de milieux
fragilisés et détruits par des activités d’origine humaine. Etre attentif a

13. La proportion de femmes était de 50 % en 2011.



2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

I’évolution des couleurs, des bruits, des odeurs est une lecture qui renvoie
au travail du corps et des sens (de Torres Alvarez, chapitre 4). Ainsi une
prairie temporaire se différencie d’une prairie permanente par sa faible
activité sonore (densité des insectes), I’appauvrissement de sa flore indui-
sant un appauvrissement de la faune. Leurs savoirs empiriques et leurs
observations quotidiennes pourraient exercer une fonction d’alerte.

« 1l faudrait juste que nous, en tant que cueilleurs, on soit veille, on soit vigile
de la biodiversité, et qu’on puisse aller dire ce qu’on voit, ce que je pense
n’est pas normal. » (cueilleur et éleveur, Puy-de-Dome, 2023)

Les cueilleurs insistent sur les effets déléteres de 1’agriculture et de
I’exploitation forestiere sur les prairies naturelles, notamment dans la
zone du Massif Central ou, comme en ville, la biodiversité n’a plus que
des délaissés et des marges, fossés ou bords de route, pour exister. Le
travail de « sentinelle » qu’ils endosseraient s’inscrit en contrepoint du
productivisme agricole.

« Parce que bon, on connait un petit peu les plantes, de voir trois variétés
dans une prairie et que toute la diversité est dans le fossé qui entoure la
prairie, ¢ ’est des savoirs qui ne monopolisent pas forcément les sciences.
C’est juste de ’observation toute simple, toute béte. » (cueilleur et adminis-
trateur AFC, Puy-de-Dome, 2023)

Pour étre efficace, leur « travail politique » devrait se concentrer sur
le monde agricole, a I’origine de ces dégradations. La formation des
agriculteurs serait un moyen de réintroduire des savoirs écologiques dans
leurs pratiques, pour tenter de reconstruire une « néopaysannerie » atten-
tive au sol et au vivant et qui reconnaitrait leurs fonctions aux espaces
dit improductifs. IIs pourraient s’inscrire dans une agroécologie qui leur
permettrait d’accueillir le sauvage et par exemple de maintenir leurs
haies.

« Et cueilleur sentinelle, enfin, on est obligé d’en passer par la, mais a
terme, ce n’est pas souhaitable, quoi, on ne peut pas rester deux mondes
opposés, voila, ¢’est aux agriculteurs d’intégrer une autre fagon de concevoir
la gestion du milieu, quoi, de respecter du vivant, tout court. » (cueilleuse-
agricultrice, Puy-de-Ddme, 2023)

Cette politisation semble en cohérence avec les efforts de rapproche-
ments effectués par I’ Association frangaise des cueilleurs professionnels
de plantes sauvages (AFC) avec le ministére chargé de I’environnement et
plus généralement avec les gestionnaires de la nature. Elle va dans le sens
d’une meilleure reconnaissance sociale du métier de cueilleur, sachant
que cette activité a souvent été percue comme une forme de marginalité,
voire de transgression. Mais ¢’est sans doute au ministére de I’ Agriculture
en premier lieu de changer son regard sur I’acte de produire.



CAUSE VEGETALE

Un exemple significatif a signaler en matiére de politisation de la
pratique de la cueillette concerne les discussions qui ont eu lieu au sein
du syndicat Simples sur la nature de son projet en lien avec les contours
de son cahier des charges, plus exigeant que le label AB et donnant sa
spécificité a la marque Simples. « Soit on s’oriente sur un projet princi-
palement technique » (protéger la marque qui garantit la qualité attendue)
excluant de fait celles et ceux localisés dans les plaines ou prés des centres
urbains jugés trop pollués, soit on adhére a un « projet plus ambitieux de
dynamique de reconquéte de territoires »'* pour peser, a partir de petites
enclaves, sur les modéles conventionnels et ’laménagement des terri-
toires. Au début des années 2000, et malgré la réticence persistante de
quelques membres, le syndicat s’ouvre a des producteurs installés dans
des régions de basse altitude comme la Bourgogne, puis la Bretagne et
la Normandie et plus récemment les Pays de la Loire. Depuis, le nombre
d’adhérents ne cesse de croitre (Asselain, Pinton, 2025).

Encourager la transition agroécologique, intégrer les différents usages
du sol, trouver des accords et développer des coopérations avec les non-
humains comme avec les différents acteurs de I’espace rural sont des
dimensions inhérentes a la pratique de la cueillette qui en font I’ originalité.

UNE PROFESSION MECONNUE QUI N'EN EST
PAS UNE

11 existe peu de statistiques a I’échelle nationale pour chiffrer ce regain
de la cueillette. On peut le décrire en deux vagues, celle des années 1980
qui se confond avec le premier mouvement des néoruraux (Hervieu,
Léger, 1983) et celle qui lui a succédé dans les années 2000, qui s’appa-
rente a celle des retours a la terre abondamment décrits dans la littérature
(Rouviere, 2015 ; Dolci, 2021). L’augmentation constante du nombre de
cueilleurs professionnels, la consolidation de diverses formes d’organi-
sations collectives, la multiplication des formations et enfin le processus
de professionnalisation en cours sont autant de signes de ce renouveau.

Le renouveau d'un métier

Les termes « métier » et « profession » sont souvent employés comme
synonymes, bien que leur sens ait tendance a diverger'>. On parle volon-
tiers de métier de cueilleur par opposition a la profession d’agriculteur.
Le statut professionnel est un cadre 1égal de I’exercice du métier et de

14. Assemblée générale de Simples, 2015.

15. « Profession » a longtemps renvoyé a une dimension prestigieuse, dévalorisant les autres
pratiques professionnelles désignées sous les appellations de « métier » ou « activité »
(Tourmen, 2007). Ces pratiques élitistes, reprises par la littérature, ont forgé une dichotomie
entre les métiers et les professions, renforcant 1’idée qu’il existait une hiérarchie entre les
« établis » et les autres. La charge sémantique entre ces deux termes est encore bien prégnante.



2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

sa reconnaissance par le monde du travail. Ne pas étre reconnus comme
profession suscite de nombreuses discussions chez les cueilleurs et peut
inquiéter ceux qui souhaitent s’installer. Cela présente des inconvénients
évidents en matiére de démarche et d’installation, méme si les cueilleurs
savent s’en accommoder et y trouver des avantages.

L’encadrement de 1’agriculture s’est construit aprés-guerre en réunis-
sant des acteurs qui ont décidé, en accord avec I’Etat, de ses orientations
techniques et productivistes pour faire advenir I’agriculteur, intégré dans
le marché et libéré des contraintes naturelles (Alphandéry, Billaud,
2009). Les conditions pour obtenir ce statut sont établies en fonction
de la surface agricole utile (SAU) de I’exploitation, ce qui revient a
s’accorder sur qui peut étre agriculteur et qui ne le sera pas et a mettre en
avant la vision de I’agriculture que I’on veut représenter et dont on veut
porter les intéréts (catégorie des exploitations dites professionnelles)
(Rémy, 1987). La définition de I’actif agricole divise les syndicats entre
ceux qui veulent ouvrir la profession et ceux qui entendent défendre leurs
propres intéréts et la réserver aux plus performants économiquement.

De par son histoire et les formes de son redéploiement, le métier de
cueilleur est né de cette dissociation entre agriculture et environnement
et de son exclusion de ce champ professionnel. Du fait d’une économie
longtemps pergue comme informelle, souterraine ou anecdotique, cette
activité a longtemps été considérée comme marginale, voire prédatrice,
par les services de I’Etat, que ceux-ci travaillent a I’encadrement agricole
ou pour la protection de la nature.

Au point que, si I’article L722-1 du Code rural et de la péche maritime
la définit comme une activité qui est dans « le prolongement de I’acte de
production », dans la pratique, les organisations agricoles ne le voient pas
aussi clairement. La question a été posée en 2013 par le député du Puy-de-
Dome (André Chassaigne) au ministre de 1’ Agriculture de 1’époque,
Stéphane Le Foll. Ce dernier a répondu que la cueillette relevait bien de
I"activité agricole « quand bien méme ces activités seraient limitées a une
partie du cycle de production. En conséquence, les cueilleurs de plantes
sauvages relévent du régime de protection sociale agricole ».

La situation statutaire adoptée par les cueilleurs dépend donc de leur
projet, mais aussi de I’interprétation de leur situation professionnelle
par leurs interlocuteurs au sein des différentes chambres consulaires'®.
Cela entraine des inégalités de traitement, du fait de la méconnaissance
de leur activité et de I’absence d’un code définissant I’activité principale
exercée (APE) qui y corresponde!”.

16. Consulter la these de V. Asselain (2025) qui traite de ce sujet.

17. En France, I’APE est attribuée sous forme d’un code a chaque travailleur indépendant, a
la création de son entreprise. Il correspond a I’activité « réellement exercée », et se réfere a la
nomenclature des activités (code NAF) de I’Insee.



CAUSE VEGETALE

Les relations entretenues par les cueilleurs avec le monde agricole
demeurent ambigués, 1’activité de cueillette étant invisibilisée. Ceux qui
ont peu de foncier ou de trop faibles revenus s’inscrivent a la Mutualité
sociale agricole (MSA) pour bénéficier de ce régime en tant que coti-
sants solidaires'®. Une autre partie peut accéder au statut d’agriculteur
défini par la Loi d’avenir pour 1’agriculture, I’alimentation et la forét
de 2014", des lors qu’ils ont accés a une surface minimum de terre,
un revenu suffisant ou qu’ils fournissent un nombre d’heures de travail
dépassant certains seuils. L’enjeu pour les moins de 40 ans peut étre
d’obtenir I’aide aux jeunes agriculteurs (AJA). D’autres s’inscrivent a
la chambre des métiers et de 1’artisanat (CMA) pour se faire enregistrer
comme artisans. Certains enfin, pour bénéficier d’un statut commercial,
se rattachent aux chambres de commerce et d’industrie (CCI).

Pour ceux qui parviennent a se faire reconnaitre comme agriculteurs,
les chambres d’agriculture ne traitent pas toutes de la méme maniére la
place de la cueillette dans I’activité de ces « producteurs-cueilleurs ».
Ceci a des conséquences sur I’imposition de leurs bénéfices. Les dépar-
tements ou se pratiquaient traditionnellement des cueillettes, et au
premier rang d’entre eux le Puy-de-Dome, ne posent aucun obstacle aux
cueilleurs souhaitant déclarer leurs revenus liés a cette activité comme
des bénéfices agricoles. Dans les départements ou la cueillette reste
méconnue des services administratifs, il arrive qu’ils soient contraints
de disposer d’un second statut, commercial ou artisanal, pour déclarer
les revenus tirés de cette activité (Asselain, 2025).

Les cueilleurs sont renvoyés de services en services, et ce flou juri-
dique et administratif peut entrainer des retards dans I’installation, une
offre de formation inadéquate, le maintien d’un statut précaire. Ils sont
contraints d’inventer, de bricoler leur statut professionnel. S’ajoute a
cela leur trajectoire de vie qui, souvent, ne les prédispose pas a obtenir
du foncier ni a rentrer dans les normes®. Difficulté supplémentaire, la
carence de formation professionnelle agricole spécialisée dans les PAM
pour qui veut s’installer comme agriculteur et obtenir des aides. Les
producteurs doivent passer par les établissements publics comme les
centres de formation professionnelle et de promotion agricole (CFPPA)
qui délivrent un brevet professionnel de responsable d’exploitation
agricole (BPREA), peu adapté a leurs attentes.

18. La cotisation solidaire est une contribution payée a la MSA par ceux qui ne peuvent étre
affiliés en qualité de chef d’exploitation malgré leur activité agricole, étant donné les surfaces
mises en valeur ou les revenus qu’ils en tirent. Cette contribution les protége des accidents du
travail et leur donne un statut juridique et fiscal spécifique, mais peu protecteur.

19. Pour étre comptabilis¢, un agriculteur doit étre inscrit sur le registre des actifs agricoles,
géré par I’APCA (Assemblée permanente des chambres d’agriculture).

20. Voir la littérature portant sur les installations agricoles des personnes non issues du milieu
agricole.



67
2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

Faute d’appartenir a un champ professionnel reconnu, la pratique
de la cueillette ne repose pas sur un référentiel de formation stabilisé,
mais plutot sur des savoirs empiriques, expérientiels et localisés (Pinton
et al., 2015). L’accés aux savoirs représente un véritable champ d’acti-
vité, les processus d’acquisition se faisant dans des cadres souvent peu
institutionnalisés. A ’opposé du processus de modernisation agricole
reposant sur des savoirs « encapsulés » (Compagnone et al., 2018) et
des techniques « top-down », la circulation des connaissances chez les
cueilleurs s’affranchit largement d’un systéme de formation uniformisé
et se nourrit des expériences de chacun. Le faible soutien des politiques
publiques, que ce soit pour accéder au foncier ou a la profession, est en
partie compensé par des organisations collectives, comme le syndicat
Simples ou I’AFC, engagées dans des segments distincts de profession-
nalisation (Hénaut, Poulard, 2018) pour promouvoir la reconnaissance
par les pouvoirs publics du travail avec les plantes.

Lincomplétude de la profession

Leur dispersion géographique et leur isolement donnent une impor-
tance stratégique a la capacité d’organisation et de mise en réseau des
cueilleurs. Signe d’une convergence d’intérét ou d’une volonté de ratio-
naliser des pratiques, les organisations sont les lieux privilégiés ou se
discutent et s’¢laborent leurs identités sociales. Cette volonté de struc-
turer et de professionnaliser les pratiques se déploie dés les années 1980
a travers la création d’organisations professionnelles comme le syndicat
Simples en 1982, puis la coopérative SICARAPPAM en 1987 (Société
d’intérét collectif agricole spécialisée dans la cueillette de plantes
sauvages pour le secteur industriel) ou, plus récemment, I’AFC en 2011.
Le développement de ces collectifs repose sur une autre conception du
travail ou la prise en charge du vivant est centrale. C’est un signal fort
en maticre de capacités d’innovation et d’investissement de la scéne
publique.

Le syndicat Simples?!, créé a I’initiative d’un groupe de producteurs
de plantes médicinales, s’est emparé de la Iutte pour la reconnaissance du
métier de paysan-herboriste??, inscrit depuis peu au registre national des
certifications professionnelles (RNCP). Le fait de travailler avec le vivant

21. Le syndicat fédeére, en 2024, 150 producteurs certifiés (marque Simples), 439 adhérents non
certifiés et 400 sympathisants. https://www.syndicat-simples.org/presentation-du-syndicat/

22. Le diplome d’herboriste a été supprimé en 1941 au profit des pharmaciens qui gardent le
monopole de la vente des plantes médicinales inscrites a la Pharmacopée francaise, a I’excep-
tion de 148 plantes libérées (décret de 2008) (Bost, 2016). La reconnaissance de cette
profession permettrait aux producteurs d’avoir acces a plus de plantes et d’effectuer la trans-
formation et la vente de plantes médicinales en toute transparence.


https://www.syndicat-simples.org/presentation-du-syndicat/

CAUSE VEGETALE

est souligné dans les « activités visées »** (Asselain, 2025). Celles-ci
doivent se conformer a des régles telles que la proximité de la cueillette
(par rapport au domicile), le soin a la plante et I’éthique professionnelle.
La création de I’AFC?* ouvre une nouvelle période de promotion du
métier de cueilleur professionnel, distinct de celui du paysan-herboriste,
car I’association prétend fédérer les cueilleurs de plantes sauvages autour
d’une problématique de gestion de la ressource, mais aussi défendre
leurs intéréts dans un champ devenu compétitif (Julliand ez al., 2019).
Au-dela de I’unité recherchée, elle s’emploie a faire des cueilleurs des
interlocuteurs crédibles pour I’ensemble des acteurs économiques et/
ou institutionnels de la filiere des PAM et a construire une éthique de
la cueillette en concertation avec les gestionnaires de 1’environnement.

« Quand on est arrivé, une des premieres réunions [de I’AFC] qu’on faisait
entre cueilleurs, ¢ était la question de professionnaliser le métier. Et je pense
qu’aujourd’hui, ¢a a eu lieu. [...] Et depuis... Il y a une vraie activité profes-
sionnelle de la cueillette. Et il y a beaucoup de cueilleurs qui ne vivent que
de la cueillette. » (cueilleur, Puy-de-Déme, 2023)

L’¢laboration d’une charte de la cueillette adossée a un cahier de
bonnes pratiques a été une des premicres actions mises en ceuvre pour
s’engager dans un processus de professionnalisation et se démarquer des
« mauvais cueilleurs » peu respectueux de I’environnement. C’est naturel-
lement vers le ministere chargé de I’environnement que se tourne I’AFC
pour trouver des appuis et obtenir des fonds. Ce rapprochement opéré
au cours des années 2010 lui a permis de publier, au terme de plusieurs
années de travail en interne, son « guide de bonnes pratiques » (Chaber
et al., 2013) édictant de nombreuses recommandations sur la maniére de
travailler avec les plantes. Cette démarche constitue une forme d’« écolo-
gisation du travail » au sens d’une prise en compte du caractére actif et
fragile des entités naturelles (Mouret, Lainé, 2021), ici le végétal. Des
« livrets techniques » sur la cueillette sont publiés a intervalles réguliers
et disponibles sur le site de 1’organisation®. Ils détaillent pour chaque
espece traitée les procédés favorables a la pérennité de la plante et les
actions a proscrire (par exemple, [’abattage de la plante, la cueillette de
toutes les parties reproductives d’une station, etc.). Selon I’AFC, ces
résultats pourraient devenir la base d’ une « normalisation partagée » ou

23. « Le paysan-herboriste travaille avec le vivant et en échange avec le milieu, en veillant a
préserver la ressource et la qualité des plantes. Il pratique la cueillette des plantes sauvages
selon les criteres de I’ Agriculture Biologique et/ou d’un cahier des charges spécifiques en
favorisant les cueillettes de proximité. Il identifie les plantes, détermine les parties a cueillir et
adapte son geste de cueillette en conscience, en respectant les réglementations en vigueur »
(« RNCP37980 - Paysan-herboriste », s. d.).

24. Sa trajectoire est ascendante en 2024, avec 263 membres dont pres de 143 cueilleurs
adhérents.

25. Site de I’AFC : https://www.cueillettes-pro.org/.


https://www.cueillettes-pro.org/

2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

le cueilleur épouserait le role revendiqué par 1’association de « sentinelle
de la nature » en accord avec les logiques naturalistes des gestionnaires
de milieux. Les « professionnels de la nature » reconnaitraient la capacité
de ces travailleurs des plantes a apporter une expertise sur les territoires.

Un changement de vision s’est également fait sentir au sein des autres
instances publiques chargées de la protection de la flore : Office frangais
de la biodiversité (OFB), conservatoires botaniques nationaux (CBN),
parcs régionaux et nationaux et réserves naturelles. La cueillette, aprés
avoir été vue comme une activité dommageable pour I’environnement,
est désormais considérée avec plus de nuance : les cueilleurs sont percus
comme un groupe professionnel a méme de porter un regard spécifique sur
les milieux qu’ils traversent et/ou cotoient de fagcon régulicre, et de parti-
ciper de ce fait a améliorer leur appréciation et leur protection (Asselain
et Pinton, 2025). Ils leur restent a convaincre le ministére de I’ Agriculture
de leur complémentarité avec les activités agricoles productives.

L’absence de statut 1ié a I’activité de cueillette, I’incomplétude de la
professionnalisation comme la difficile reconnaissance du monde des
cueilleurs par la profession agricole n’empéchent pas les candidats d’étre
nombreux. Si I’on admet que la cueillette est une pratique qui s’inscrit a la
lisiére des systémes agricoles, il est urgent de renouveler les maniéres de
penser I’entrée dans ces métiers non plus au prisme du clivage entre issu
de I’agriculture versus non issu de I’agriculture, mais du point de vue d’un
processus de refondation des métiers agricoles et de leur élargissement a des
populations désireuses de travailler avec la nature. Développer des « solu-
tions fondées sur la nature » et « écologiser les pratiques » invite a repenser
le role des liens de coopération de fagon plus explicite. Ceci implique aussi
d’éclairer les compétences pratiques, les qualités perceptives et affectives et
les savoirs mobilisés dans 1’ interaction coopérative. Enfin, si les cueilleurs
ont bien conscience de leur dépendance a I’agriculture, ils considérent que
la viabilité de celle-ci va de pair avec le maintien de la cueillette.

« Si on n’est pas capable de laisser une place a la cueillette ou au cueilleur,
ou aux plantes sauvages, on perd la possibilité de [’agriculture, on s oriente
vers quelque chose qui devient un produit de laboratoire. » « Mais si on
continue a penser que l’agriculture a encore un avenir a l’extérieur, la cueil-
lette est justement un levier si on est capable de défendre la cueillette, on est
capable de défendre toute I’agriculture traditionnelle. » (cueilleur-producteur
et formateur, Puy-de-Dome, 2023)

POUR UNE AUTRE GOUVERNANCE
DES TERRITOIRES RURAUX

Dans quelle mesure 1’'une des racines essentielles de la crise envi-
ronnementale actuelle ne tiendrait-elle pas a I’anesthésie de ’homme
moderne occidental ou occidentalisé vis-a-vis du monde qui I’entoure,



70
CAUSE VEGETALE

qui se manifeste par sa difficulté a entrer en résonance avec celui-ci
(Hartmut, 2018) ou par une compréhension du monde limitée a sa propre
épistéme (Souza Santos, 2011) ?

L’histoire moderne de I’agriculture a engendré deux champs profes-
sionnels distincts par leurs rapports aux institutions, aux territoires et au
vivant, mais qui pourtant présentent des analogies et/ou des entrelacements
spatiaux et des pratiques dont sont largement conscients les cueilleurs, au
point qu’ils revendiquent, au moins pour une partie d’entre eux, le méme
titre professionnel que les agriculteurs. Contemporains d’un rapport de
prédation a la nature, ils vivent dans les marges d’un systéme productif
qui les a invisibilisés. Ils savent aussi que si la durabilité des ressources
dépend de la pression de la cueillette, leur abondance est largement subor-
donnée a des pratiques agricoles (et forestieres) dont la permanence ne va
pas toujours de soi, eu égard aux modeles de gestion dominants.

« Mais pour témoigner de ce qui peut se passer de pire vis-a-vis des plantes,
c’est quand justement, quand on la considére comme un objet et comme
Jjuste source de rémunération, et qu’on ne prend pas en compte tout ce qui
fait qu’elle va se reproduire et qu’on pourra revenir... » (cueilleur, Puy-de-
Dome, 2023)

Cela, le monde agricole ne semble pas s’en préoccuper. Mais les
divergences en maticre de rationalité et de valeurs se sont accentuées
ces dernieres décennies entre ceux que I’on nomme les conventionnels et
ceux qui travaillent avec les plantes. Aux deux extrémes, on peut citer les
« fermes usines »?¢ détachées de leur territoire et ou le vivant est chosifié,
et Paysans de nature, association?” qui contribue a installer « des paysans
et paysannes acteurs de la défense de la vie sauvage ». Les praticiens que
nous avons rencontrés engagent ces liens dans la construction de leurs
identités sociales et professionnelles. Enfin, le retour a la terre observé
depuis plus d’une décennie porte a croire que nous sommes face a une
génération d’agriculteurs reposant sur une conception du travail alliant
les dimensions productives et reproductives.

Comment réconcilier toutes ces fagons de faire ? De nouvelles pistes
de travail, au moins quant a la facon de poser la question des relations
complexes entre agriculture et biodiversité, entre le domestique et le
sauvage, au mieux quant aux possibilités de réécriture des manieres de
se nourrir avec les plantes, sont a explorer. Ce sont nos attachements a
la terre, de nouvelles formes de mobilisation politiques des territoires,

26. Les fermes usines sont nommées ainsi par leurs opposants « quand des méthodes ou
processus industriels sont appliqués a 1’¢élevage, aux cultures, a I’utilisation des terres ». Cette
définition est issue du site de la coalition RAFU (Résistance aux fermes usines) : https://
resistancesauxfermesusines.ft.

27. Cette association soutenue par les réseaux naturalistes participe a la diffusion et a la mise
en place de systémes agricoles pour lesquels la défense de la biodiversité sauvage est une
activité centrale.


https://resistancesauxfermesusines.fr/
https://resistancesauxfermesusines.fr/

2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

des pans entiers du travail, écartés et/ou ignorés jusqu’alors, qui sont
a repenser. C’est tout un édifice culturel, ancré dans le productivisme
et le mythe de I’abondance, qui se trouve réinterrogé car on se doit
d’« envisager la responsabilité a I’égard de notre avenir dans des termes
nouveaux » (Charbonnier, 2020, p. 405).

L’un des enjeux consiste a faire sortir la question agricole de ses
sphéres traditionnelles, qui I’engluent dans des visions corporatistes,
pour I’ouvrir sur la société et les autres usagers de ’espace rural et
sensibiliser I’ensemble des parties prenantes aux enjeux de la gestion
commune de leur territoire. Déja en 2009, Poux et al. considéraient, a
la suite des aménageurs des années 1980, que 1’espace du saltus possé-
dait un potentiel prospectif pour faciliter la rencontre conceptuelle entre
I’homme et la nature, ou tout du moins entre la production agricole et
la biodiversité, notamment au regard des fonctions que les éléments
« semi-naturels » étaient susceptibles de remplir.

Si leurs propositions fonctionnalistes n’ont pas eu d’écho a I’époque,
elles reprennent toute leur pertinence aujourd’hui face a 1’urgence
climatique et aux dégradations environnementales qui ne cessent de
s’amplifier. Elles rendent visible le caractére spécifique des taches
qu’effectuent les travailleurs des plantes et les formes d’attachement
et d’attention que ceux que nous avons rencontrés ont exprimé. Elles
suggerent une sorte de révolution ontologique ou les plantes seraient
autre chose que de simples objets et les milieux ou habitats « non
productifs » des communs gérés de fagon opérationnelle et partagés
par ceux qui vivent de ces territoires (Latour, 1999). Les travailleurs
des plantes sont dans cette perspective porteurs d’une conception des
rapports de I’homme a son milieu en rupture avec la modernité, parce
qu’ils donnent a voir de nouvelles maniéres de collaborer et de coha-
biter avec la terre. Pour sortir de la situation préoccupante dans laquelle
nous nous trouvons, ¢’est donc une autre gouvernance des territoires
ruraux qu’il faut imaginer pour le futur. Décloisonner 1’agriculture,
rendre visible les interfaces et les complémentarités pour construire des
collaborations, instituer des communs et, pourquoi pas, imaginer des
statuts professionnels prenant en compte la spécificité des travailleurs
des plantes, qu’ils soient cueilleurs, cultivateurs ou agriculteurs, sont
des pistes a explorer.

BIBLIOGRAPHIE

Alphandéry P., Billaud J.-P., 2009. Retour sur la sociologie rurale. Etudes
rurales 183, 9-22, https://doi.org/10.4000/etudesrurales.8895

Asselain V., 2025. A la recherche de I’épanouissement et de la durabilité au
travail. Les dilemmes de la professionnalisation des cueilleurs et cueil-
leuses de plantes sauvages en France, thése de doctorat, spécialité Sciences
sociales, AgroParisTech, université Paris-Saclay, 420 p.


https://doi.org/10.4000/etudesrurales.8895

CAUSE VEGETALE

Asselain V., Pinton F., 2025. The Rise of Professional Gathering in Rural Areas,
in Martin P., Pissonnier S. (coord.), Farms and Territory, Londres, ISTE.
Bertrand G., 1975. Pour une histoire écologique de la France rurale, in Duby
G. et Wallon A. (coord.), Histoire de la France rurale, t. I. Des origines a

1340, Paris, Seuil, 39-118.

Blanc J., 2021. Faire face a la crise écologique : I’ethnoécologie comme
pratique de connaissance engagée. Revue d’ethnoécologie, 20.

Bost 1., 2016. Ethnologie des herboristes en France, de I’instauration du
certificat en 1803 a aujourd’hui, thése de doctorat, spécialité Ethnologie,
université Paris Ouest Nanterre La Défense.

Bromberger C., Lenclud G., 1982. La chasse et la cueillette aujourd’hui. Un
champ de recherche anthropologique ? Etudes rurales, 87-88, 7-35. https:/
doi.org/10.3406/rural.1982.2869

Bruno I., Cary P., 2022. Pour une socio-économie écologique. Revue frangaise
de socio-économie, 29 (2), 19-42.

Caillé A., Chanial P, Flipo F., 2013. Présentation. Revue du MAUSS, 42, 5-23.
https://doi.org/10.3917/rdm.042.0005

Chaber L., Julliand C., Moreau D., 2013. Pré-étude du projet de charte natio-
nale de cueillette professionnelle de plantes sauvages. Premiers éléments de
diagnostic. Rapport MEDD, FranceAgriMer.

Charbonnier P., 2020. Abondance et liberté, Une histoire environnementale des
idées politiques, Paris, La Découverte, 464 p.

Douette M., Garreta R., Monin E., Lescure J.-P., Martre J., Pascal E.,
Julliand C., Le Men A., Flahaut S., Pinton F., 2022. Observatoire de cueil-
lette : étude de faisabilité, rapport de cadrage, CBNPMP, AFC, CNPN,
CPPARM, AgroParisTech, 95 p.

Compagnone C., Lamine C., Dupré L., 2018. La production et la circulation
des connaissances en agriculture interrogées par I’agro-écologie. De ’an-
cien et du nouveau. Revue d’anthropologie des connaissances, 12 (2), 2,
https://doi.org/10.3917/rac.039.0111

Dardot P., Laval C., 2015. Commun. Essai sur la révolution au XXI siecle,
Paris, La Découverte, 593 p.

Souza Santos B. de, 2011. Epistémologies du Sud. Etudes rurales, 187, 21-50.
https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9351

Dolci P, 2021. Des néo-agriculteurs qui ont de la ressource. Ancrages sociaux
et géographiques pour s’installer en Italie. Etudes rurales, 208, 104-123.
https://doi.org/10.4000/etudesrurales.27682

Garfinkel H., 1974. The origins of the term ethnomethodology, in Turner R.
(coord.) Ethnomethodology, Harmondsworth, Penguin, 15-18.

Girard F., 2016. La propriété inclusive au service des biens environnementaux.
Repenser la propriété a partir du bundle of rights. Cahiers Droit, Sciences et
Technologies, 6, 185-236, https://doi.org/10.4000/cdst.505

Granjou C., Mauz L., Cosson A., 2010. Les travailleurs de la nature : une profes-
sionnalisation en tension. SociologieS, « Théories et recherches ». https://
doi.org/10.4000/sociologies.3296

Haraway D. J., 2008. When Species Meet, Minneapolis, University of
Minnesota Press.


https://doi.org/10.3406/rural.1982.2869
https://doi.org/10.3406/rural.1982.2869
https://doi.org/10.3917/rdm.042.0005
https://doi.org/10.3917/rac.039.0111
https://doi.org/10.4000/etudesrurales.9351
https://doi.org/10.4000/etudesrurales.27682
https://doi.org/10.4000/cdst.505
https://doi.org/10.4000/sociologies.3296
https://doi.org/10.4000/sociologies.3296

2. APRES LA CUEILLETTE : FAIRE TERRITOIRE ET PROFESSION AVEC LA PART SAUVAGE...

Hartmut R., 2018 [2016]. Résonance. Une sociologie de la relation au monde,
Zilberfarb S., Raquillet S. trad., Paris, La Découverte, 536 p.

Hénaut L., Poulard F., 2018. Faire groupe au sein d’un groupe : la structuration
des segments professionnels. Le cas des conservateurs de musées en France.
SociologieS, https://doi.org/10.4000/sociologies.8798

Hervieu B., Léger D., 1983. Des communautés pour les temps difficiles.
Néo-ruraux ou nouveaux moines, Paris, Le Centurion, 216 p.

Javelle A., Pinton F, 2023. Altérités végétales et durabilité alimentaire. Une
approche par le travail, in 21¢ séminaire d’ethnobotanique annuel du domaine
européen de Salagon : qu’est ce qui fait pousser les plantes ?, octobre 2023,
Salagon, France. 11 p., hal-04567671.

Julliand C., Pinton, F., Garreta R., Lescure J.-P., 2019. Normaliser le sauvage :
I’expérience frangaise des cueilleurs professionnels. EchoGéo, 47, https://
doi.org/10.4000/echogeo.16987

Kolioulis A., 2022. Defining and discussing the notion of commoning, Gold IV
Working papers series, 14.

Larrére R. 1982. Des cueillettes, des conflits, des contrdles. Etudes rurales,
(documents), https://doi.org/10.3406/rural.1982.2883

Larrére R., Soudiére M. de la, 2010. Cueillir la montagne, Ibis Press, 182 p.

Latour B., 1999. Politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en
démocratie ? Paris, La Découverte, 384 p.

Lieutaghi P., 1991. La plante compagne. Pratique et imaginaire de la flore
sauvage en Europe occidentale. Genéve. Conservatoire et jardin botaniques
de la ville de Geneve.

Locqueville J., 2023. Les pratiques de gestion des plantes entre culture et cueil-
lette : apports croisés de I’ethnoécologie et de I’écologie fonctionnelle, these
de doctorat, spécialité Biologie et écologie évolutives, CEFE, université de
Montpellier.

Mouret S., Lainé N., 2023. Nature(s) au travail. Revue d’anthropologie des
connaissances, 17 (1), dossier thématique, https://doi.org/10.4000/rac.26574

Mouret S., Javelle A., 2024. Pour un travail vivant : reconstruire des collabora-
tions inter-espéces dans le travail en agriculture. Agronomie, Environnement
et Sociétés, 14 (1), https://agronomie.asso.fr/aes-14-1-5

Pinton F., Leroux B., 2025. Un systéme agri alimentaire émergeant : le « retour
de la terre » comme praxis in Baumert N., Granchamp L., Muramatsu K.,
Pinton F. (coord.), Retours a la terre/de la terre, vues d’Europe et du Japon,
Huningue, Presses universitaires Rhin et Danube, 251-278.

Pinton F., Julliand C., Lescure, J.-P., 2015. Le producteur-cueilleur, un acteur
de I’interstice ? Anthropology of food, S11, https://doi.org/10.4000/a0f.7902

Pisani E., 1977. L utopie fonciere. L’espace pour I’homme, Paris, Gallimard,
213 p.

Poux X., Narcy J. B., Ramain B., 2009. Le saltus : un concept historique pour
mieux penser aujourd’hui les relations entre agriculture et biodiversité.
Courrier de [’environnement de ['INRA, 57.

Pruvost G., 2021. Quotidien politique. Féminisme, écologie, subsistance, Paris,
La Découverte, 400 p.


https://doi.org/10.4000/sociologies.8798
https://doi.org/10.4000/echogeo.16987
https://doi.org/10.4000/echogeo.16987
https://doi.org/10.3406/rural.1982.2883
https://doi.org/10.4000/rac.26574
https://agronomie.asso.fr/aes-14-1-5
https://doi.org/10.4000/aof.7902

CAUSE VEGETALE

Rémy, J., 1987. La crise de professionnalisation en agriculture : les enjeux de
la lutte pour le contréle du titre d’agriculteur. Sociologie du travail, 29 (4),
415-441. https://doi.org/10.3406/sotra.1987.2383

Rimlinger C., 2022. Se mettre a ’abri ou réparer le monde ? Mise en perspec-
tive des néoruralités écoféministes. Colloque Néo-ruralités a 1’ombre des
catastrophes, journée d’études 9 novembre 2022, université Paris Nanterre.

Rouviere C., 2015. Retourner a la terre. L utopie néo-rurale en Ardeche depuis
les années 1960, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 502 p.

Salmona M., 1986. Questions d’épistémologie, d’éthique et d’action/forma-
tion sur le travail avec la nature et les travailleurs de la nature et du vivant.
Colloque Diversification des modéles de développements ruraux, ministére
de la Recherche, 17-18 avril.

Tourmen C., 2007. Activité, tache, poste, métier, profession : quelques pistes
de clarifications et d’action, Santé Publique, 19 (hors-série), 15-20. https://
doi.org/10.3917/spub.070.0015


https://doi.org/10.3406/sotra.1987.2383
https://doi.org/10.3917/spub.070.0015
https://doi.org/10.3917/spub.070.0015

3. AVEC LES PLANTES, REPENSER
LE TRAVAIL VIVANT

Sébastien Mouret

Qu’est-ce qui rend le travail « vivant » ? Notre civilisation s’enra-
cine dans des legs marxistes ou la vitalité du travail est pensée a travers
les échanges matériels entre les humains et la nature® (Marx, 2008a
[1867]). Pour le dire vite, le travail est vital pour les humains dans
un double sens : d’une part, pour produire leurs conditions concrétes
d’existence, a travers la transformation de la nature en biens utiles
a leurs besoins ; d’autre part, pour se produire eux-mémes en tant
qu’étres humains par ce processus et 1’appartenance a un collectif
social. L’¢épistéme de Marx du travail productif — « produire et se
produire » — repose sur un anthropocentrisme : seuls les humains
sont capables de ce double processus de transformation. Comme il le
souligne, les animaux®, les plantes, la terre ne sont que des « moyens
de production » (ibid.), a savoir des objets ou moyens du travail
humain. Cet acte productif est ici considéré comme un moment fonda-
teur de I’histoire de I’Homme par une séparation avec la nature.

Les cueilleurs, maraichers, herboristes et semenciers qui ont participé
aux journées d’étude du projet de recherche PlantCoopLab proposent
une autre manicre de rendre le travail vivant, qui se rapproche entre

28. Dans le proces de travail en général tel que défini par Marx, « le travail est de prime abord
un acte qui se passe entre I’homme et la nature. L’homme y joue lui-méme vis-a-vis de la nature
le role d’une puissance naturelle. Les forces dont son corps est doué, bras et jambes, téte et
mains, il les met en mouvement, afin de s’assimiler des matiéres en leur donnant une forme
utile a sa vie. En méme temps qu’il agit par ce mouvement sur la nature extérieure et la modifie,
il modifie sa propre nature et développe les facultés qui y sommeillent » (2008, p. 275-276).
29. Marx distingue les animaux domestiques des autres objets de la nature, sans rompre avec
son exceptionnalisme humain du travail : « Des qu’il est un tant soit peu développé, le travail
ne saurait se passer de moyens déja travaillés [...] A coté des coquillages, des pierres, des bois
et des os fagonnés, on voit figurer au premier rang parmi les moyens de travail primitifs
I’animal dompté apprivoisé, ¢’est-a-dire modifié par le travail. L’emploi et la création de
moyens de travail, quoiqu’ils se trouvent en germe chez quelques especes animales, caracté-
risent éminemment le travail humain » (ibid., p. 278).



76
CAUSE VEGETALE

autres des apports et stratégies de I’écoféminisme (Salleh, 2017 ; Tsing,
2017 ; Haraway, 2020)* : d’une part en décentrant le travail de I’humain,
donc en déconstruisant son exceptionnalisme ; d’autre part, en le recen-
trant sur ce qui a été marginalisé et altéré par notre civilisation, a savoir
les activités de reproduction de la vie elle-méme, qu’elle soit humaine
ou non humaine. Les relations que ces acteurs tissent avec des plantes
cultivées et sauvages revalorisent des coopérations interespéces invisibi-
lisées ou exclues de I’épistéme du travail productif. Elles réhabilitent des
formes d’agentivité végétale indispensables a la production de choses
utiles. Surtout, elles reposent sur une attention aux végétaux, plus large-
ment a la nature, ou le travail devient « vivant » a travers des pratiques
de restauration des processus vivants et terrestres pour améliorer les
échanges humains avec la nature. Les plantes ne sont plus de simples
moyens au service de la production, donc une ressource tout court, que
I’on peut utiliser et transformer avec indifférence. Elles deviennent des
partenaires avec lesquels négocier la réalité et dont il faut prendre soin.

Je distinguerai dans ce chapitre les « cultivateurs » et les « cueil-
leurs ». Les premiers regroupent les participants aux journées d’étude
PlantCoopLab®! qui se sont déroulées a la ferme de Sainte Marthe en
Sologne. Ce sont des maraichers, des herboristes, des semenciers, des
formateurs, des chercheurs. Les seconds regroupent principalement
des cueilleurs ayant participé aux journées d’étude organisées dans les
Combrailles. Cultivateurs et cueilleurs se rapprochent par un attache-
ment a une culture paysanne ancrée dans une critique de la modernité
agricole. Celle-ci remet en question son primat de la production dans les
rapports de I’agriculture a la nature et ses effets délétéres sur les paysans

30. Dans sa critique de Marx, Ariel Salleh (2017) redéfinit le travail comme « holding labour »
ou « travail qui tient » (ibid., p. 254). Travailler, c’est ici faire tenir les choses ensemble pour
une émancipation durable qui échappe a 1’aliénation et a I’entropie liées a la production, en
particulier dans le proces de travail capitaliste. Le terme « holding labour » désigne le travail
effectué par les parents, mais aussi par la culture paysanne, pour maintenir ensemble les
processus écosystémiques de la nature. « Le terme holding refléte le moment originel de la
formation de soi dans les bras de la mere et évoque I’enracinement des humains dans le méta-
bolisme de la nature » (ibid., p. 254). Tsing (2017), quant a elle, définit les collaborations
multi-espéces qui se tissent entre cueilleurs et matsutakes dans les foréts de I’Oregon comme
un « travail collectif » permettant de résorber les précarités écologiques et économiques de
chaque partenaire, afin d’assurer les conditions de leur survie dans les écologies perturbées des
«ruines » du capitalisme. Collaborer, « ¢’est travailler a travers les différences, en prenant acte
que nous ne sommes désormais plus dans I’innocente diversité qui balise les voies toutes tracées
d’évolutions autosuffisantes » (ibid., p. 68). D’une autre maniére, Haraway (2020) appelle a
un travail relationnel similaire : « faire des parents » qui est un « travail de mammiferes ». Il
s’agit de créer des collaborations multi-espéces qui dépassent le mouvement vertical de I’ascen-
dance et de la généalogie pour répondre aux enjeux écologiques du Capitalocene : « Qui ou
quoi que nous soyons, nous devons faire-avec — devenir-avec, composer-avec — ceux qui sont
liés a la Terre, les “earthbound” » (ibid.).

31. Voir détails dans le chapitre 1. Les verbatims cités dans le chapitre sont issus des ateliers-
débats réalisés au cours des journées d’étude PlantCoopLab.



77
3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

et les plantes — et d’autres espéces — qu’elles soient domestiques ou
sauvages. Ce chapitre examine la manicre dont ces deux types de praticiens
construisent des coopérations avec les végétaux qui recentrent le travail
sur des activités de reproduction. Dans une premiére partie, je mettrai en
évidence la place des « résurgences multi-espéces » (Tsing, 2021) dans
leurs pratiques. Les cueilleurs préservent cette forme de collaboration inter-
especes face aux pressions anthropiques qui menacent le renouvellement
des plantes « sauvages ». Les cultivateurs, quant a eux, renouent avec ce
mode¢le relationnel en renversant les simplifications écologiques et la ratio-
nalité marchande du mode¢le des « plantations » (ibid.). Leurs pratiques
soutiennent ici la vie végétale, ses actions et sa diversité, et plus largement
la vie non humaine qui la compose, pour construire des « assemblages de
viabilité » (ibid.)** indispensables a la pérennité de leurs activités. Dans
une seconde partie, je montrerai comment leurs relations de travail aux
plantes sont fondées sur un sentiment de gratitude. Cultiver et cueillir,
c¢’est savoir reconnaitre ce que nous donnent les plantes, c’est-a-dire la
vie, en faisant preuve de gratitude. Cette gratitude a trait a la subsistance :
elle remet au centre du travail des matérialités existentielles par des colla-
borations interespéces. Les pratiques des cultivateurs et des cueilleurs
renversent ici les legs marxistes construits sur des « dons gratuits » (Marx,
2008b [1867])* de la nature.

CULTIVER ET CUEILLIR A LA LISIERE
DE LA PRODUCTION

Renverser les pratiques de la modernité agricole

Dans les journées d’étude PlantCoopLab, une des entrées pour traiter
de la coopération entre humains et plantes consistait a partir des apports de
la sociologie des relations de travail entre humains et animaux, également

32. Les assemblages multi-especes tels que proposés par Tsing contribuent a I’existence de
formes de vie humaine et non humaine. Le concept d’assemblage met en lumiére le caractére
non intentionnel, mais essentiel au soutien de la vie, des formes de coopération entre diffé-
rentes especes, humaines et non humaines, et qui participent a la reproduction sociale et
biologique.

33. Dans son approche du procés du travail capitaliste, Marx développe une théorie de la
valeur selon laquelle celle-ci découlerait du travail (humain), la nature étant considérée
comme un don gratuit fait au capital, sans valeur intrinséque. Cependant, comme le souligne
Foster (2011), Marx n’a pas inventé cette idée « physiocratique » de la nature comme don
gratuit a ’homme, elle trouve sa source chez les économistes néolibéraux. Si Marx la reprend
dans son analyse des rapports entre capital et nature, il en souligne les contradictions écolo-
giques a travers le concept de « métabolisme » qui vise a rendre compte de la dynamique et
de la complexité des échanges résultant du travail entre les humains et la nature. Pour Marx
(2008b), ces contradictions se manifestent a travers la « ruine des forces naturelles de la
terre » liée a la « grande agriculture », autrement dit par I’épuisement de la fertilité de la
terre agricole par I’agriculture capitaliste, sur la base duquel sera forgée la notion de « rupture
métabolique » dans le courant écomarxiste.



78
CAUSE VEGETALE

appelée sociologie du travail animal**. La question de « I’intersubjec-
tivité » entre ces différentes espéces flit posée aux cultivateurs pour
caractériser leurs relations de travail aux plantes. Sont-elles fondées sur
un espace partagé d’affects, de régles et de sens a I’instar de la coopération
au travail entre humains et animaux ? Cette approche est-elle appropriée
pour comprendre leurs maniéres de travailler avec des plantes ?

Les cultivateurs ne rejettent pas la notion de travail pour caracté-
riser les relations aux plantes, méme si certains la regardent a travers le
prisme de son sens commun dans nos sociétés, a savoir la « servitude »
et « I’exploitation ». Pour comprendre précisément ce que signifie le
travail avec les plantes, il est fondamental, de leur point de vue, de
se décentrer d’une construction relevant de la science et de 1’anima-
lité. Partir d’un concept prédéfini du travail, c’est faire preuve d’une
« pensée agronomique » qui saisit mal les « connexions » entre humains
et plantes. Les agronomes ont mauvaise presse aux yeux des cultivateurs.
Leurs connaissances biotechniques ignorent le plus souvent les savoirs
qui reposent sur des observations fines et attentives des plantes et leurs
milieux de vie. Elles réduisent généralement la complexité des relations
des végétaux avec d’autres organismes non humains, par exemple les
mycorhizes, formes de symbiose entre le monde végétal et celui des
champignons mycéliens du sol permettant aux plantes de se développer.
Pour éviter I’écueil d’une « pensée agronomique », il convient de partir
de I’expérience du travail des cultivateurs avec les plantes. De plus, il
est essentiel de laisser de c6té des approches zoomorphiques basées sur
les coopérations au travail entre humains et animaux. Les cultivateurs
insistent sur une différence ontologique essentielle : « Les animaux
sont trés proches de nous [humains], pas les plantes ». Autrement dit,
a la différence des animaux domestiques, les plantes ne peuvent pas
« apprendre » a vivre et a travailler avec des humains. Cette différence
appelle a se décentrer de I’intentionnalité, ce qui n’implique pas d’6ter
toute subjectivité aux plantes. Au contraire, celle-ci est au coeur de leurs
relations de travail aux plantes.

Les pratiques des cultivateurs (maraichers, herboristes, semen-
ciers) renouent avec des résurgences multi-espéces en restaurant des
dynamiques spontanées des plantes, cultivées ou non, qui sont des
formes d’agentivité végétale avec lesquelles ils composent et dont
ils prennent soin. Elles se différencient ici radicalement des « planta-
tions » (Tsing, 2017), modéle de travail interespéces des productions

34. La sociologie du travail animal (Porcher, 2011 ; Porcher, Estébanez, 2019 ; Porcher et al.,
2024) remet fondamentalement en question les legs marxistes du travail vivant. Les animaux
travaillent : ils mobilisent leurs corps, leurs affects, leur intelligence pour accomplir des taches
que nous leur confions. L’existence d’un travailler animal révele qu’eux aussi produisent — ils
participent activement a la production de biens et des services — et se produisent — leur
investissement dans des activités est traversé par des enjeux de plaisir et de souffrance.



3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

végétales, lesquelles reposent, a I’instar des « productions animales »
(Porcher, 2002), sur une exploitation des plantes vivantes et mortes. Ces
formes d’agriculture capitaliste disciplinent les organismes en tant que
ressources pour les soumettre a leur rationalité productive du travail et
leur temporalité du marché.

Pour les cultivateurs, il n’est pas question de discipliner leurs plantes
pour optimiser leur rendement mais, au contraire, de leur demander de
produire moins en s’ajustant a leurs conduites. Il ne s’agit pas non plus
de leur imposer un plan de production ou le temps et le rendement sont
accélérés, mais de chercher a coopérer avec elles par une rupture avec
la modernité agricole. La coopération peut ici s’entendre comme une
maniére de composer avec les plantes, avec leur rythme écologique et
leurs maniéres de s’implanter dans les parcelles des cultivateurs. C’est
savoir « guider », « tutorer », « accompagner » leurs plantes. Ces termes
révelent qu’elles ne sont pas un simple matériau biologique qu’il faut
faire croitre, faire pousser. La coopération implique la prise en compte
et le développement d’une subjectivité végétale. Le travail demande ici
des qualités spécifiques aux maraichers : « I’écoute », « ’attention »,
« I’accueil de propositions » (Javelle, 2023) des plantes. Plutot que de
contrdler, il s’agit de « laisser faire » la nature (Autard, 2023), ce qui
génére une incertitude dans le réel du travail, liée au caractére imprévi-
sible des plantes (Javelle, chapitre 6). L’agentivité des plantes place les
maraichers dans une posture permanente d’apprentissage et d’ouver-
ture, et non de contrdle et de fermeture pour coller au plus prés a une
planification du travail. Certes, pour les cultivateurs, il y a des attentes,
ou « contraintes », en matiére de production adressées a leurs plantes.
Mais I’intentionnalité humaine reste en arriére-plan pour les parcelles
qui sont des lieux d’expression des conduites des plantes, donc d’une
forme de liberté.

Les cultivateurs renouent également avec la résurgence dans leurs
maniéres d’inverser les simplifications écologiques des plantations des
productions végétales. Ils cultivent des espéces de plantes qui ont en
grande partie disparu sous I’effet de la sélection génétique de variétés a
haut rendement, un processus de standardisation qui a appauvri leur diver-
sité biologique. « Cultiver » plutdt que « produire », c’est restaurer cette
diversité dans ses champs. C’est aussi permettre aux plantes de retrouver
une reproductibilité par leurs graines, ce que les technologies de produc-
tions végétales leur ont 6tée pour la plupart. Une partie des cultivateurs
qui se sont exprimés ont des proximités et des affinités avec la ferme de
Sainte Marthe, bastion paysan pour I’autonomie des semences ou s’est
déroulée une édition des journées d’étude de PlantCoopLab.

Renverser les simplifications écologiques des plantations végé-
tales passe par des coopérations avec des plantes non cultivées. Cela
intégre également la végétation spontanée qui se développe dans les



CAUSE VEGETALE

parcelles cultivées. Les maraichers rejettent pour la plupart la notion
de « mauvaises herbes » construite par la modernité agricole. Leurs
pratiques ne proceédent pas a une simplification écologique des lopins
de terre qu’ils cultivent, en supprimant systématiquement les plantes
autres que les espéces cultivées, pour qu’elles ne leur fassent pas une
concurrence énergétique et ne constituent pas une menace biologique.
Travailler avec les plantes, c¢’est aussi accueillir et soutenir la diversité
végétale qui réapparait et se manifeste dans les champs. Les plantes non
cultivées, ou spontanées, sont ici appréciées pour leur valeur écologique.
Contrairement a la modernité agricole, elles participent a la création
d’assemblages multi-espéces indispensables a la viabilité des plantes
cultivées : elles abritent, par exemple, des macro et micro-organismes
(insectes, bactéries, etc.) qui enrichissent la terre de matiéres organiques
et les protégent d’espéces pouvant devenir néfastes a leur santé. Elles
sont aussi appréciées pour leur valeur esthétique, donc leur beauté.
Coopérer avec les plantes, c’est ici les laisser négocier la construction de
ces assemblages tout en sachant « trier »* (Serres, 1980). L’intervention
humaine demeure nécessaire pour ne pas laisser « se détruire le jardin »
(ibid.) avec I’entropie de la nature — et donc de la résurgence — et
éviter que disparaissent avec lui les plantes cultivées.

Préserver des résurgences multi-espéces

Les cueilleurs, quant a eux, ne définissent pas de prime abord leur
activité comme un « travail ». Ce terme est en grande partie absent de
leur vocabulaire, y compris pour qualifier leurs relations aux plantes,
méme s’ils adhérent a la démarche de professionnalisation de la
cueillette, donc de définition du métier de cueilleur, engagée par leur
association (Pinton, chapitre 2). Cette activité se différencie, dans leur
systéme de pensée, de I’agriculture comme travail productif. Certes, la
cueillette inclut une phase de transformation des plantes pour la produc-
tion de préparations végétales (tisanes, huiles, macérats, etc.), qu’ils
fabriquent eux-mémes ou déléguent en partie a des coopératives. Mais ils
tracent une frontic¢re entre cueillir et cultiver, une distinction qui recoupe
celle entre le sauvage et le domestique (Javelle, chapitre 6).

Plus précisément, les cueilleurs opposent leur activité a I’agriculture
moderne, et non a 1’agriculture paysanne avec laquelle ils entretiennent
une histoire et une proximité idéologique et pratique. Dumont, agronome

35. « Qu’est-ce que le travail ? Sans aucun doute, il est lutte contre le bruit. Si nous laissons
faire sans intervenir, les écuries s’encombrent de fumier, le renard vient manger les poules, et
le phylloxéra traverse les mers pour assécher les feuilles des sarments [...] Il y a, parfois, des
mélanges qui nous arrangent, mais la plupart sont des obstructions ou embarras. Travailler,
c’est trier [...] La fabrication méme de I’ordre, la sécrétion, I’organisme méme qui se charge
de la production sont en lutte, pour exister, contre une rumeur qui ne cesse pas, contre un
entrainement vers la mortelle infortune des mélanges » (ibid.).



3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

et grand architecte de la révolution fourragére, voyait dans les prairies
naturelles ou permanentes « un sol sans travail [qui] nous rapproche du
stade de la “cueillette”, qui précede 1’agriculture » (Chazal, Dumont,
1955). Les plantes des prairies naturelles ont une valeur productive
insuffisante pour accroitre le rendement énergique des animaux d’éle-
vage, dans la mise en place des productions animales (Porcher, 2002).
Refuser le retournement des prairies temporaires pour 1’implantation
de cultures fourragéres — la « révolution verte » avec la culture de
I’herbe et la « révolution blonde » avec la culture de mais ensilage —,
c’est refuser la modernité agricole en restant au « stade de la “cueil-
lette” comme les hommes primitifs » (Chazal, Dumont, 1955). Cette
confrontation a la modernité agricole demeure présente dans 1’activité
des cueilleurs enquétés. Ces derniers soulignent les effets délétéres de
I’agriculture — et de I’exploitation forestiére — sur les prairies natu-
relles, qui continuent d’étre transformées en cultures fourragéres dans
leurs lieux de cueillette par un processus de concentration-intensification
des activités d’¢élevage. La biodiversité se retrouve, expliquent-ils, dans
le « fossé » : littéralement, elle n’a plus que des fossés en bordure des
parcelles agricoles pour se développer. Par conséquent, elle s’appauvrit
et devient marginale.

Si la cueillette n’est pas considérée comme un travail par les cueil-
leurs, a I’instar des cultivateurs, c’est que son épicentre n’est pas la
production, mais la reproduction. Leurs pratiques s’ imbriquent étroite-
ment dans des résurgences multi-espéces, dans lesquelles se développent
les plantes qu’ils recherchent et affectionnent. Le sens de leur activité se
différencie radicalement de la signification que Marx donne a la cueillette
dans son approche du travail vivant, a savoir une « prise de possession de
subsistances toutes trouvées » (Marx, 2008a [1867], p. 277) ou ’homme
ne ferait que « détacher [les plantes] de leurs connexions immédiates
avec la terre », laquelle serait un « magasin de vivres primitif » ou de
« productions spontanées » (ibid.). Cet héritage marxiste du travail, qui
constitue le fonds de culture de nos sociétés industrialisées, éclaire par
rebond la distinction faite par les cueilleurs entre cueillette et travail.
Cueillir demande, au contraire d’une simple prise de possession, des
savoirs précis sur I’écologie des plantes sauvages recherchées, lesquels
s’acquierent par les pairs et surtout par la pratique au long cours. Cela
demande donc de parcourir, d’arpenter et d’observer les plantes recher-
chées pour déchiffrer leurs conditions d’existence. De plus, cela ne
consiste pas simplement a détacher des plantes, mais a les « prélever »,
expliquent les cueilleurs, un geste qui implique de composer avec les
végétaux et leurs habitats afin de les préserver. Sans le renouvellement
des plantes sauvages — ou non cultivées —, les cueilleurs perdent leur
moyen de subsistance. Prélever des plantes, ¢’est donc chercher a réduire,
autant que faire se peut, son impact anthropique sur la dynamique des



CAUSE VEGETALE

communautés d’espeéces végétales recherchées. Mais, a I’instar des culti-
vateurs dans leurs champs, tel que précisé précédemment, ¢’est aussi
savoir « trier » :

« Une lavande qui vient, qui est chandelier, que tu ne cueilles pas, ben elle s en-
friche et puis elle est malheureuse quelque part, tu vois. Les Lamiacées, elles
ont besoin d’étre... C’est quand méme des stades de dégradation toutes les
garrigues, faut penser hein, ¢ était des foréts autrefois, des chénaies, chénaies
pubescentes. Et d’aller sans ['homme, une garrigue, ben elle est fade, elle
devient... plofff'! C’est délicat quoi. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

Par ailleurs, la cueillette ne consiste pas en 1’appropriation d’un lieu,
d’un espace. Contrairement aux agriculteurs, les cueilleurs refusent
I’achat de parcelles de terre pour leur activité. La terre, et par extension
la Terre, ne leur appartient pas. Il ne s’agit pas non plus de faconner des
lopins pour y implanter des cultures, méme si cette pratique est complé-
mentaire de leur activité de cueillette. Les cueilleurs cultivent également,
de maniére marginale, des plantes médicinales, afin de réduire la charge
anthropique sur les milieux naturels et semi-naturels dédiés a la cueil-
lette. Cela vise a préserver des résurgences multi-especes. Les cueilleurs,
comme les maraichers enquétés, renversent 1’appropriation : ils consi-
derent qu’ils appartiennent avec les plantes a un « tout », autrement
dit a un ensemble trés vaste de relations écologiques de dépendance
mutuelle avec d’autres especes et entités vivantes, une pensé écologique
semblable a celle qui est dénommée Gaia.

Les plantes sont donc pour eux des « ressources », c’est-a-dire
des moyens de subsistance. Mais ce sont avant tout des « partenaires
vivants » dont il faut prendre soin.

« En cueillette, ce que je peux chaque fois ressentir, ¢ est une espéce de sensa-
tion. Donc ce n’est pas une appropriation d 'une ressource ou de quelque chose.
C’est plutot la sensation d’appartenir a quelque chose [ ...] d’appartenir a un
environnement et a une relation au monde. Et ¢a n’a pas toujours été invisible,
cette notion de relation un peu sensible aux plantes. Dans le cahier des charges
des Simples, par exemple, dans le prologue du cahier des charges, on dit que
la Terre n’est pas considérée comme un outil de production, mais comme un
partenaire vivant. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

L’appartenance des cueilleurs a la nature s’inscrit également dans une
pensée écologique construite sur un renversement du sens de la domes-
tication. Et si les plantes nous avaient domestiqués ? Tel est I’exercice
de symétrisation de la domestication auquel ils nous invitent, a I’instar
de certaines propositions anthropologiques ou I’histoire des relations
humains-plantes est pensée comme une codomestication et une coévo-
lution (Hustak, Myers, 2020 ; Kazic, 2022). Pour les cueilleurs, ce ne
sont pas les humains qui ont domestiqué les plantes par la technique.
Ce sont elles qui les ont domestiqués comme moyen de subsistance par



3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

leur agentivité végétale. Les plantes sauvages font faire des choses aux
cueilleurs. Elles jouent de leurs caractéristiques biologiques et de leurs
milieux pour attirer et utiliser les cueilleurs, comme d’autres espéces non
humaines (insectes par exemple), en leur adressant indices et signaux pour
se reproduire. La cueillette participe de cette forme de domestication.

« 1y a I’abeille qui m’a parlé tout a ’heure. Je vais raconter une histoire,
il y a une abeille qui m’a conduit un jour, ¢ était un nid d’abeilles qui était
dans un chéne, ce chéne était sur un rocher, donc ¢a avait fait un nid dans le
rocher. L’abeille m’a conduit d’un coup vers une plante, la digitale, qui m’a
reconnu, Digitale pourpre. Et puis cette plante, elle m’a dit “mange-moi”
[...] Et apres les plantes, elles me parlaient, elles me disaient “moi je suis
bonne pour ci, moi je suis bonne pour ¢a”. Donc je voulais dire qu’on n’a
pas besoin forcément d’aller en Amazonie pour prendre des plantes. Il y a
des plantes ici qui peuvent nous aider aussi a se connecter au monde des
plantes, et se connecter au cosmos et a la Terre en méme temps. » (formateur-
cueilleur, Puy-de-Déme, 2023)

REMERCIER LES PLANTES DE LEUR GENEROSITE

Les relations des cultivateurs et des cueilleurs aux plantes opérent
une autre transformation du travail vivant, en renversant la maniére
de considérer la nature comme un « don gratuit » dont les humains
pourraient disposer librement pour la production. Elles reposent sur des
coopérations interespeces ou cultivateurs et cueilleurs répondent aux
dons de la nature dans une logique d’échange et de reconnaissance. La
réciprocité remplace la gratuité. La gratitude envers les plantes est ici
centrale dans leurs pratiques. Elle constitue la part vivante de leur travail.
Si la pensée écologique des cultivateurs et des cueilleurs est construite
de maniére générale autour de la notion de responsabilité morale envers
la vie non humaine, plus largement envers la Terre, la gratitude est ici
un sentiment fondé sur la reconnaissance d’une générosité des plantes,
ou le « recevoir »*® (Ricceur, 2004 ; Hénaff, 2004) est une catégorie
pivot. Les remercier, ¢’est savoir apprécier ce qu’elles leur donnent au
quotidien, et plus largement ce qu’elles donnent aux humains, a savoir la
vie. Ce n’est pas un supplément d’ame, mais un geste de reconnaissance
d’interdépendances de la plus haute importance, et par conséquent de
responsabilité ou response-ability (Haraway, 2020), envers les plantes

36. « C’est sur la gratitude, j’y reviens, que repose le bon recevoir qui est I’ame de ce partage
entre la bonne et la mauvaise réciprocité » (Riceeur, 2004, p. 375). Le contre-don ignore 1’équi-
valence de la justice et de I’intérét marchand. Il reconnait moins ce qui est donné que la valeur
du donateur, donc le don de soi, plutét que la chose donnée. L’importance que donne Ricceur
a la catégorie du recevoir dans le triptyque du don rejoint la conception de la gratitude comme
« dette » chez Hénaff (2004) : « elle correspond au sentiment et a 1’état de reconnaissance
(au sens, cette fois, de remercier) que suscite en nous un geste gracieux » (ibid., p. 445).



CAUSE VEGETALE

pour les maraichers, les cueilleurs, les semenciers. Elle a trait a la grati-
tude dans les relations de travail entre humains et animaux, qui est une
forme de reconnaissance du travail des animaux (Mouret, 2012 et 2023).

De la subsistance

La gratitude envers les plantes s’enracine dans un « travail de subsis-
tance » (Pruvost, 2021). Les praticiens rencontrés renouent avec un
modele de paysannerie, trés présent dans leurs discours et leurs échanges
sur leur travail avec les plantes, par une matérialité existentielle qui est
au centre de leurs pratiques : ils cultivent et cueillent pour se nourrir et
se soigner, donc pour vivre. Dans leur pensée écologique, les plantes
transmettent la vie aux humains. Elles sont d’une importance vitale
pour chacun d’entre nous. Sans elles, nous sommes morts. La gratitude
reconnait le caractere le vital des plantes, que 1’agriculture industrielle,
par I’abondance et le commerce de marchandises alimentaires, ont
rendu accessoire. Les plantes sont des nourritures essentielles a la vie
humaine : elles nous constituent.

Cette matérialité existentielle s’exprime d’une autre maniere dans le
travail avec les plantes, par un rappel d’une différence biologique fonda-
mentale. Contrairement a elles, nous ne sommes pas dotés de capacités
biologiques de photosynthése pour sécréter et produire non seulement
de la matiére vivante — donc ce qui constitue nos nourritures et la
biosphére —, mais aussi des milieux respirables et viables. Autrement
dit, par leurs propriétés écologiques, les plantes rendent la Terre habi-
table pour I’espéce humaine, comme pour d’autres especes.

Cueilleurs et cultivateurs remercient également les plantes, car elles
leur permettent de gagner leur vie et de pérenniser leur activité. La
subsistance (ibid.) se caractérise ici par une rupture avec la division
du travail et I’économie marchande introduite par I’industrialisation de
I’agriculture. Cultivateurs et cueilleurs renouent avec une polyvalence
des taches. Leurs activités intégrent la transformation, le conditionne-
ment et la vente de biens — légumes, fruits, graines, tisanes, macérats,
huiles, etc. — issus de plantes domestiques et/ou sauvages. Ils les
commercialisent majoritairement dans des marchés locaux, espaces
socioéconomiques ou la reconnaissance de leur travail par les consom-
mateurs passe par la reconnaissance de 1’importance vitale des plantes.
C’est dans ces lieux que s’étend, par hypothéese, I’expression de la
gratitude d’autres acteurs. L’autre partie des végétaux récoltés, quant
a elle, est vendue a d’autres acteurs économiques, par exemple des
coopératives qui les transforment et les commercialisent, directement
ou indirectement, a destination d’autres consommateurs. Source de
revenu complémentaire, c¢’est aussi un modele marchand avec lequel
ils composent, mais qu’ils tiennent a distance lorsqu’ils y voient des



3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

formes d’exploitation des plantes, dans lesquelles la gratitude a leur
égard s’effrite. Elles sont d’abord considérées comme des marchandises,
non comme des fins. Les cueilleurs ont souvent échangé a propos du
« pillage » par une main d’ceuvre précaire, parfois étrangere, employée
par des coopératives pour cueillir dans des milieux semi-naturels. Le
« pillage » est opposé au « prélévement », tel qu’exposé précédemment.
I ne respecte pas les cycles et rythmes des plantes sauvages et de leur
milieu de vie, exposant ainsi les cueilleurs — et d’autres espéces non
humaines — au risque de leur non-renouvellement, voire de leur épuise-
ment. Les plantes redeviennent ici un don gratuit pour la production. Les
remercier, ¢’est au contraire poser des limites aux rapports économiques
et marchands, et instaurer un primat du « bien » vivre ensemble entre
humains et plantes.

Le plaisir au travail

Pour les cultivateurs et les cueilleurs, la gratitude tient également au
plaisir que les plantes leur procurent dans leur travail quotidien. Les cueil-
leurs définissent leur activité comme un « mode de vie », une maniére
de parcourir et redécouvrir des milieux semi-naturels (prairies, milieux
humides, foréts, etc.) dans divers territoires”’, pour y rencontrer des plantes
et d’autres especes non humaines. Dans leurs pratiques, ils nourrissent
une affectivité pour les espéces végétales, en particulier celles qu’ils
recherchent. Ils apprécient leurs formes, leurs couleurs, leurs odeurs.
Cet attachement s’exprime aussi pour les lieux dans lesquels elles se
développent. Les plantes ne sont pas uniquement appréciées pour leurs
bienfaits pour la vie humaine, pour leur beauté, voire leur rareté. Le plaisir
au travail est aussi celui de les retrouver, de les regarder et contempler,
de les toucher, et de connaitre une ivresse sous 1’influence des sécrétions
végétales®®. La gratitude a trait, 1a encore, a un « ancrage » qui participe
d’une « inter-subsistance » (Pruvost, 2021) entre humains et plantes. Il
est ’affirmation d’un lieu et d’un temps qui sont ici ceux des végétaux.

S’il y a une appropriation des plantes par les cueilleurs, elle est plutot
d’ordre sensible et non marchand — et non juridique (la propriété). Cette
appropriation affective intervient dans les formes collectives de travail.
Certains refusent de partager avec leurs pairs des lieux, ou « spots »,
hébergeant des espéces végétales, non pas seulement par crainte que leurs

37. Cette maniere de vivre et de travailler en « nomade », non centrée sur la propriété et la
culture de lopins de terre, nourrit, du point de vue des cueilleurs, une image sociale négative
de leur activité, ou du moins un manque de reconnaissance sociale. La cueillette est associé¢e
par d’autres acteurs a la marginalité, a la transgression — étre vus comme « beatniks » —, au
refus de la propriété — étre vus comme des « pilleurs » des terres d’autrui — et de la sédentarité
(Pinton, chapitre 2).

38. Cette part non productive consacrée a I’exploration, la contemplation, I’admiration parti-
cipe du plaisir et du sens au travail (de Torres Alvarez, chapitre 4).



CAUSE VEGETALE

pratiques de cueillette ne nuisent au devenir de ces especes et de leurs
communautés — registre de la confiance —, mais par exclusivité de leur
attachement a « leurs » plantes — registre de la jalousie. C’est un refus
de partager ce lien, donc par rebond une fagon de le rendre unique, et par
extension une crainte que les plantes « apprécient » un autre cueilleur.
Pour les cultivateurs, la « sensibilité » dans le travail avec les plantes
est un marqueur de la frontiére entre « paysans », identité par laquelle ils
se définissent, et « agriculteurs », identité marquée par un primat de la
production sur la nature, dont ils s’écartent. L’affectivité est centrale dans
les relations de travail des « paysans » avec les plantes, mais réduite et
empéchée dans celles des « agriculteurs ». Cette réduction s’explique par
la centralité de la rationalité technique et marchande des productions végé-
tales, un mode de production capitaliste fondé¢, a I’instar des productions
animales (Porcher, 2002), sur une exploitation a grande échelle des plantes :

« En tant que scientifique, j’ai une relation tres biotechnique au travail avec
les plantes. Les composantes du rendement, [’analyse fonctionnelle. On a
des modes de pensée, etc. Quand je suis chez moi, dans mon jardin, j’ai des
relations sensibles. Comme si je m’interdisais d’avoir des relations sensibles
au travail avec les plantes. En discutant avec vous, je me suis dit pourquoi je
suis scindée en deux. Et pourquoi il n’y aurait pas moyen d’avoir des vases
communicants. Nous on cultive a la ferme on n’a pas cette approche sensible
avec le sarrasin, la lentille. Et pourtant, les plantes qu’on cultive, elles sont a
notre service. Alors que quand je suis dans mon jardin, ce n’est pas ¢a. C’est
autre chose. C’était dans le flyer. Les scientifiques s ‘emparent un peu de ¢a,
car quand on parle de plantes compagnes, ils ont quelque chose derriere la
téte ! 11y a une relation d’affection, mais on ne va pas plus loin que ¢a dans
nos tétes. » (ingénieure agronome, Sologne, 2022)

Pour les maraichers, comme pour les cueilleurs, les attachements aux
plantes varient selon les espéces et variétés avec lesquelles ils travaillent,
donc leurs caractéristiques morphologiques (formes, couleurs) et biolo-
giques (odeurs, cycle de vie), leur histoire (réle dans 1’évolution, la
domestication et I’agriculture). La dimension temporelle semble jouer un
role important dans ce processus. Les relations avec des espéces plurian-
nuelles, y compris les arbres, peuvent se singulariser et se renforcer avec
le temps, a la différence des plantes annuelles. Pour les maraichers,
I’attachement est un maillon essentiel d’une coopération-collaboration
interespéces au travail : il permet une connaissance plus précise et subtile
des plantes, de leurs conduites dans des parcelles cultivées. Les savoirs
vont au-dela d’une connaissance strictement physiologique des plantes :
I’attachement permet d’explorer d’autres facettes de leurs comporte-
ments — la « part sauvage » (Javelle, chapitre 6) — pour les « guider »
dans le cours du travail productif.



:74
3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

Prendre la vie : une inquiétude morale

La gratitude envers les plantes s’enracine ici dans une inquiétude
morale : prendre la vie. La culture et la cueillette comportent une étape
dite de « récolte » ou maraichers et cueilleurs séparent des organes
(fruits, fleurs, graines) de leur corps végétal central (la plante). Cette
action n’est pas neutre moralement a leurs yeux. Ce n’est pas parce que
les plantes ne sont pas des organismes doués de vie intentionnelle, a
I’instar des humains et des animaux, qu’ils n’éprouvent pas d’inquié-
tude morale a leur prendre la vie. Dans les ateliers avec les maraichers,
ce sentiment s’est exprimé a propos de la récolte de plantes : « Couper
une salade, est-ce la tuer ? ». Leur pensée écologique est confrontée a
une énigme morale relative a I’interrogation concernant la finitude de la
vie végétale. Méme s’il est difficile d’y répondre, il ne s’agit pas pour
eux de clore ce questionnement, donc de se défaire de toute inquiétude
morale. Au contraire, il s’agit de le laisser ouvert pour déployer une
attention morale a la vie des plantes dans leur travail. La gratitude en est
une expression. Il en va de méme des cueilleurs dans leur rencontre avec
des plantes sauvages. Tel que présenté précédemment, il y a toujours
une attention aux conséquences de la récolte sur la vie végétale, moins
semble-t-il sur celle des plantes « cueillies » ou « ramassées », que sur
le corps végétal dont elles sont prélevées.

« Moi je suis tout a fait d’accord avec ¢a. Et le truc c’est que dans [’action
de cueillir, comme on cueille toute une journée sur des sites tres vastes d 'une
méme espéce, on sait a peu pres 'impact qu’on... enfin on imagine a peu prés
I’impact qu’on peut avoir sur le site, et, en méme temps, on se pose toujours
la question de se dire : est-ce que je fais bien ? Est-ce que tu vas supporter
le fait que je te récolte ? Est-ce que... est-ce que... alors tu dis merci, et en
méme temps tu dis... Enfin il y a un moment donné ou il y a ce questionne-
ment de jusqu’ott je peux aller avec toi pour que tu me rendes, enfin pour
que tu me donnes tout ton potentiel, enfin je ne sais pas si je m’exprime bien
mais... Voila, ouais c’est ¢a, c’est toujours un petit peu ce dilemme-la moi
qui se pose aujourd’hui, et du coup c’est ce qui me pose question souvent. »
(cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

La gratitude des cultivateurs et des cueilleurs envers les plantes
recoupe ici en partie la gratitude des éleveurs envers leurs animaux
(Mouret, 2012). La vie que ces derniers donnent aux hommes est un
don particulier, car ils ne consentent siirement pas a étre tués et a mourir.
La mise a mort n’est pas non plus désirée par les éleveurs, qui ont le
sentiment de commettre un mal (ibid.), auquel il faut savoir répondre
sans 1’occulter, le minimiser et I’innocenter de quelque maniére que ce
soit. Ce mal rappelle la valeur de la vie, des plantes comme des animaux,
et appelle a un engagement moral. Ce qu’ils nous donnent n’est donc pas
gratuit et sans réciprocité. Bien recevoir le don de vie des animaux, c’est



CAUSE VEGETALE

savoir rendre & son tour avec générosité. L’investissement des marai-
chers et des cueilleurs dans le soutien a la vie et a la diversité des plantes,
tel que décrit précédemment, peut étre considéré comme un contre-don.

POUR UNE ECOLOGIE POLITIQUE DU TRAVAIL

Le projet PlantCoopLab met en lumiére des coopérations entre
humains et plantes qui interrogent le sens du travail dans nos sociétés
industrialisées, en particulier son exceptionnalisme humain et son
paradigme de la production. La pensée écologique des cultivateurs et
des cueilleurs nous livre deux legons d’écologie politique. D une part,
cultivateurs et cueilleurs réhabilitent des coopérations interespeces
ou I’agentivité des plantes participe a la production de biens dans une
économie de la subsistance. D’autre part, la reproduction de la vie elle-
méme devient un nouvel épicentre du travail. La coopération avec les
plantes est fondée sur des maniéres de renouer et de préserver des résur-
gences multi-espéces, qui incluent une reconnaissance de leurs dons
généreux nécessaires, dont dépendent étroitement 1’activité des cultiva-
teurs et des cueilleurs. Suivre leur pensée écologique, ¢’est comprendre
la coopération interespéces comme une maniere de « faire monde » avec
les plantes par le travail.

Plus largement, le projet de recherche PlantCoopLab contribue au
mouvement €pistémologique de redéfinition du travail dans le champ de
I’écologie politique (Besky, Blanchette, 2019 ; Mouret, Lainé, 2023). La
pensée de Marx sur le travail vivant était fondée sur un « optimisme tech-
nologique » (Salleh, 2017) annongant des sociétés avec une abondance
matérielle et des perturbations écologiques minimales. Les « mutations
écologiques » (Moore, 2020) qui affectent nos sociétés industrialisées,
ou les rapports sociétés-nature sont déréglés par le capitalisme, appellent
a repenser le travail vivant — ce que font, et ce a quoi nous invitent, les
cultivateurs et les cueilleurs qui se sont exprimés dans PlantCoopLab.
11 s’agit de répondre a la question de savoir comment penser la produc-
tion a partir de la reproduction pour rendre la Terre a nouveau habitable
(Latour, 2021). L’objectif est moins de construire un monde avec les
plantes — et d’autres espéces — « sans production et économie » (Kazic,
2022), que de renverser les rapports entre production et reproduction.
La reproduction de la vie elle-méme, humaine et non humaine, devient
la condition de notre subsistance. Ce renversement attire notre attention
sur ’importance du renouvellement de la biosphére et des relations inter-
especes qui la composent dans la construction de modes de production
capables de rendre notre planéte habitable.



3. AVEC LES PLANTES, REPENSER LE TRAVAIL VIVANT

BIBLIOGRAPHIE

Autard J., 2023. Laisser travailler la nature a notre place. Revue d’anthropo-
logie des connaissances, 17 (1). https://doi.org/10.4000/rac.29605

Besky S., Blanchette A., 2019. How Nature Works. Rethinking Labor on a
Troubled Planet, Albuquerque, University of New Mexico Press, 272 p.

Chazal P., Dumont R., 1955. La nécessaire révolution fourragere et I’expé-
rience lyonnaise, Paris, Le journal de la France agricole, 170 p.

Foster Bellamy J., 2011. Marx écologiste, Paris, Editions Amsterdam, 133 p-

Haraway D. J., 2020. Vivre avec le trouble, Paris, Les Editions des mondes a
faire, 380 p.

Haraway D., 2016 [2015]. Anthropocéne, Capitalocéne, Plantationocéne,
Chthulucene. Faire des parents. Multitudes, 65, 75-81. https://doi.
org/10.3917/mult.065.0075

Hénaff M., 2004. Métamorphoses du don : continuités et discontinuités.
Réponses a Jacques Godbout. Revue du MAUSS, 24 (2), 441-450. https://
doi.org/10.3917/rdm.024.0441

Hustak C., Myers N., 2020. Le ravissement de Darwin. Le langage des plantes,
Paris, La Découverte, 97 p.

Kazic D., 2022. Quand les plantes n’en font qu’a leur téte. Concevoir un monde
sans production ni économie, Paris, La Découverte, 509 p.

Latour B., 2021. Ou suis-je ? Legons du confinement a l’'usage des terrestres,
Paris, La Découverte, 185 p.

Marx K., 2008a [1867]. Le Capital. Tome 1, livre I, Roy J. trad., Paris,
Gallimard, 1056 p.

Marx K., 2008b [1867]. Le Capital. Tome 2, livre II et III, Jacob M., Rubel M.,
Voute S. trad., Paris, Gallimard, 1216 p.

Moore W. J., 2020. Le capitalisme dans la toile de la vie. Ecologie et accumu-
lation du capital, Paris, Editions de I Asymétrie, 424 p.

Mouret S., 2012. Elever et tuer des animaux, Paris, Presses universitaires de
France, 212 p.

Mouret S., 2022. Travail et domestication des animaux : de la gratitude. La
pensée écologique, 9, 124-135. https://doi.org/10.3917/1pe.009.0124

Porcher ., 2002. Eleveurs et animaux. Réinventer le lien, Paris, Presses univer-
sitaires de France, 301 p.

Porcher J., 2011. Vivre avec les animaux. Une utopie pour le XIx® siecle, Paris,
La Découverte, 170 p.

Porcher J., 2014. Une sociologie des animaux au travail, in Despret V., Larrére
R. (coord.), Les animaux : deux ou trois choses que nous savons d’eux,
Paris, Hermann, 101-114.

Porcher J., 2017. Travail animal, 1’autre champ du social. Ecologie et Politique,
54, dossier, 17-121.

Porcher J., Estebanez J., 2019. Animal labor: A New Perspective on Human-
Animal Relations, Bielefeld, Transcript Verlag, 182 p.

Porcher J., Mouret S., Nusshold P., 2024. Introduction « Le travail animal ».
Travailler, 51, 9-19. https://doi.org/10.3917/trav.051.0009

Porcher J., Schmitt T., 2012. Dairy cows: workers in the shadows? Society and
Animals, 20 (1), 39-60. https://doi.org/10.1163/156853012X614350


https://doi.org/10.4000/rac.29605
https://doi.org/10.3917/mult.065.0075
https://doi.org/10.3917/mult.065.0075
https://doi.org/10.3917/rdm.024.0441
https://doi.org/10.3917/rdm.024.0441
https://doi.org/10.3917/lpe.009.0124
https://doi.org/10.3917/trav.051.0009
https://doi.org/10.1163/156853012X614350

CAUSE VEGETALE

Pruvost G., 2021. Quotidien politique. Féminisme, écologie, subsistance, Paris,
La Découverte, 400 p.

Riceeur P., 2004. Parcours de la reconnaissance, Paris, Stock, 394 p.

Salleh A., 2024. Pour une politique écoféministe. Comment réussir la révolu-
tion écologique, Marseille et Lorient, Wildproject et Le Passager clandestin,
372 p.

Serres M., 1980. Le parasite, Paris, Grasset, 352 p.

Tsing A. L., 2017. Le champignon de la fin du monde : sur la possibilité de
vivre dans les ruines du capitalisme, Paris, La Découverte, 470 p.

Tsing A. L., 2022. Proliférations, Marseille, Wildproject, 128 p.



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE
DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

Maria Fernanda de Torres Alvarez

Ce chapitre invite a entrer dans une partie plus intime du travail
agricole, qui reste généralement dans le registre des relations exclu-
sives de ceux qui le réalisent. Il faut étre patient, I’intimité ne se déploie
pas spontanément. Sans une bonne initiation au métier, sans un ceil
averti, son importance peut étre invisible, voire inexistante. Cette partie
comprend le plaisir et des aspects plus précieux encore, comme la
connaissance et |’affectivité, qui relativisent la pénibilité du travail et le
rendent possible. C’est pourquoi elle est protégée et préservée des autres.
La méfiance est renforcée par des pulsions productivistes et la recherche
aveugle du profit et de la performance utilitaire, qui cherchent a éliminer
tout ce qui ne participe pas a la production. Il s’agit de la partie non
productive du travail.

Le « tour des champs », le « tour de plaine » ou la « visite », dans I’agri-
culture comme dans la cueillette, c’est le début et la fin d’une rencontre,
cela consiste a aller chez les plantes ou les animaux, a les voir et a étre
avec eux, c’est un travail qui se fait a pied ou a cheval (pour I’¢levage
extensif). On commence a comprendre pourquoi cette partie est suspecte,
elle ressemble a une balade, a un temps sans utilité. La partie non produc-
tive du travail est constituée par ces moments exclusifs de rencontre entre
les initiés et leurs plantes, leurs animaux et le monde auquel ils ouvrent.
C’est un moment d’ouverture sans autre proposition, qui déploie I’atten-
tion et libére tous les sens. Cette partie du travail agricole nourrira les
connaissances fines et subtiles, qui permettent de maitriser le métier dans
la vertu et la beauté, ainsi que les ames des initiés.

Je chercherai ici a révéler la valeur de ces moments pour le travail
vivant avec les animaux et les plantes. Cela me permettra de mobiliser
les sens et ainsi de mettre davantage en valeur les corps au travail et
les savoir-faire des cueilleurs, des maraichers, des artisans semenciers,
des éleveurs, et de redonner aux plantes, comme cela a été fait pour les
animaux (Porcher, 2001 et 2012 ; Porcher, Estebanez, 2020), leur statut



CAUSE VEGETALE

d’étres sensibles et expressifs, capables de participer au lien du travail
vivant avec les humains. L’enrichissement des propriétés de chaque
participant au travail met en évidence la valeur de la partie non produc-
tive de ce travail, la place vitale du plaisir et de la joie. Il sera alors
possible de saisir 1’aspect nourrissant du travail agricole a travers les
aliments qu’il produit, mais aussi par la vie qu’il tisse.

METHODOLOGIE

La réflexion proposée dans ce chapitre vient de I’émergence répétée
dans mes travaux de terrain, que ce soit dans des ethnographies, des
entretiens ou des ateliers-débats, d’une part du travail valorisée par ceux
qui la pratiquent, mais qui est oubliée voire rejetée par les néophytes.
Je fais appel ici a mon ethnographie de 1’écosystéme des prairies natu-
relles dans la pampa uruguayenne lors de voyages réalisés pendant ma
thése, au cours de la période 2009-2016 (de Torres Alvarez, 2017).
J’emprunte aussi aux travaux réalisés au sein de 1’équipe Animals’
Lab de Montpellier qui se sont déroulés dans la station expérimen-
tale d’INRAE de Saint-Laurent-de-la-Prée en 2023-2024%°. Enfin,
je m’appuie sur les ateliers-débats organisés dans le cadre du projet
PlantCoopLab au cours de la période 2023-2025 (Pouteau, chapitre 1).
Les voix des praticiens (éleveurs, maraichers, cueilleurs et artisans
semenciers) y étaient placées au méme niveau, ce qui m’a permis de
mettre dans une méme ligne analytique différents métiers qui partagent
des manicres de travailler avec le monde vivant a travers les plantes et les
animaux. Je mobilise ici les contributions de I’anthropologue TimIngold
et du psychanalyste Christophe Dejours. Bien qu’ils s’appuient sur des
sources différentes, tous deux partent des contributions de Karl Marx
dans Le Capital pour définir le travail vivant et le travail humain ou
travail réciproque. Grace aux recherches du premier, je traiterai de
la pratique du travail dans la production d’horizons d’humanité, de
végétalité ou d’animalité, et le second apportera, a partir de la psycho-
dynamique du travail, des outils d’analyse et de réflexion sur la pratique
concrete du travail. La transformation d’un substantif en verbe permet
de signaler le besoin de se produire ou de produire I’humanité : pour
Ingold « humaning », et pour Dejours « travailler » indique le méme
type de besoin dans la discussion sur la nature du travail, le pouvoir de
faire advenir le sujet, de se transformer soi-méme, de devenir et de ne
jamais €étre abouti.

39. Dans cette station expérimentale sont ¢levées des vaches de la race maraichine. Nous
avons cherché a comprendre comment une proposition de danse affecte le comportement des
animaux, ainsi que le travail vivant. L’expérience nous a permis d’échanger non seulement
avec I’ensemble de la station, mais aussi de vivre des moments de discussion plus rapprochés
avec les animaliers.



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

LE REJET DE L'INUTILITE

Fondamentalement associée a I’idée d’inutilité, de temps mort, la
consécration de moments pour étre parmi les plantes et les animaux, les
tours des plaines ou la visite, sont souvent considérés comme suspects
par les concepteurs de I’organisation du travail. Dans I’industrie, une
orientation équivalente a été suivie par le taylorisme, dans les ateliers,
quand les ouvriers travaillaient a une vitesse inférieure a leur capacité, ce
que les ingénieurs appelaient la « flanerie dans 1’atelier ». Dejours (2015
[1993]) nous montre que cette face de 1’activité ne vise pas a ralentir
la production, mais qu’elle permet d’ajuster le rapport au travail dans
le double but d’accomplir la tache et de protéger la santé mentale du
travailleur. « Flaner » c’est aussi une adaptation au sexe, a I’dge et méme
a la structure mentale de chaque travailleur, le témoignage d’une certaine
originalité que chacun imprime a sa fagon de faire (ibid.). Il ne s’agit pas
ici d’une adaptation a I’organisation du travail, mais d’une irréductibilité
du travail, que son organisation appréhende avec le soupcon du temps
mort et le danger de I’expression de la liberté.

Dans les élevages extensifs d’Amérique du Sud, ou les petites
propriétés sont de 500 hectares et ou les grandes peuvent atteindre 10000
a 20000 hectares ou plus, il faut entretenir la relation avec les prairies
naturelles, les comprendre, appréhender leur relation avec les troupeaux,
avec la température, I’humidité, les autres herbivores, etc. Le tour des
champs, ou « la recorrida » comme on 1’appelle en Uruguay, se fait
a cheval, ce qui augmente les possibilités de ressentir de la joie et la
liberté qu’offrent les vastes espaces ouverts au ciel, dans des moments de
solitude et d’intimité avec la nature de la pampa. Ceux qui les parcourent
sont pour la plupart des salariés, les plus subalternes des organisations,
sans éducation formelle, ce qui peut amener a penser qu’ils n’ont pas
non plus la meilleure compétence dans ce qu’ils font. Dans les stations
expérimentales, ce sont les animaliers, techniciens les moins qualifiés
dans I’organisation du travail de I’institution, qui sont chargés de la visite.
Concernant I’agriculture, ce sont les paysans qui effectuent les visites
d’animaux ou de champs, continuellement discréditées par la modernisa-
tion des systémes de travail. Pour la cueillette de plantes sauvages, bien
qu’il s’agisse d’une activité issue de la pratique paysanne, elle présente
une série de profils variés et reste une profession marginale en matiére
de reconnaissance, et donc subalterne (Pinton, chapitre 2). La recorrida
est considérée comme une promenade, une balade sportive qui doit étre
réduite a son expression minimale, parce qu’elle n’est pas, en apparence,
d’une grande utilité, étant donné qu’elle n’implique ni connaissance
ni production, et qu’elle est faite par les moins compétents. Elle est,
d’une certaine maniére, considérée comme une forme prémoderne ou
précapitaliste d’économie agraire, du moins elle est pensée comme un



CAUSE VEGETALE

trait identitaire de la culture gaucha®. Le cas de la cueillette est un peu
particulier, car ce travail implique de parcourir les territoires, et la compé-
tence qui se développe a travers I’expérience est reconnue par tous. Mais,
comme dans les autres pratiques avec les plantes, le temps sans action est
suspecté et évité dans les récits de la performance au travail.

Dans I’imaginaire productiviste, les plantes et les animaux sont pensés
comme des entités abstraites (Porcher, 2001), anhistoriques et univer-
selles, comme le type idéal de I’espéce, ou plutot de la race ou des
variétés, qui rend équivalente une vache en tout temps, que ce soit au
X1x¢ siécle ou aujourd’hui, ou en tout lieu, une vache paysanne, une
vache de montagne ou une vache de laboratoire (de Torres Alvarez,
2017). Dans ce cas, les plantes n’existent plus qu’en dehors de leur histo-
ricité et de leur contexte. Ainsi leurs biologies sont considérées seulement
pour leur utilité et leur potentiel instrumental, et la richesse immatérielle
est occultée. Les plantes laissent leur place a la matic¢re végétale. Elles
deviennent des présences vides, leur environnement et celui de tous
les étres vivants autour du systéme de production sont appauvris. Le
travail avec des entités inexpressives dans leur forme d’existence a de la
matiére végétale, finit aussi par réduire, par I’absence de lien relationnel,
le travail humain a de la seule énergie. Il n’a alors plus de sens et les
possibilités pour les humains de s’enrichir a travers elles sont réduites
(Porcher, 2012 ; Dejours, 2023 ; Spoljar et al., 2024) : les praticiens
n’ont plus la capacité de créer et de s’exprimer par leur travail, d’étre
avec les animaux et les plantes, d’avoir des espaces de réflexivité sur
leurs propres pratiques. Le rythme productiviste ne laisse pas de place
a la rencontre, il se traduit par une compulsion de 1’activité, une « accé-
lération de la vie, il se révele étre un moyen de domination efficace »
(Han, 2023, p. 31). Il en découle une souffrance importante qui est de
n’avoir ni le temps ni la possibilité de cultiver la partie la plus appré-
ciée du métier, a savoir étre avec les animaux et les plantes (Porcher,
2001). Elle est d’autant plus profonde qu’elle s’étend a la trahison de
ses propres idées sur la facon de bien faire le travail, de ses valeurs, de
sa propre identité professionnelle, ce qui finit par détruire le sujet et le
travail (Dejours, 1998 et 2000). La matiére végétale et I’énergie humaine
manquent de subjectivité, elles participent a une logique mécaniste qui
supprime la singularité et donc la nécessité d’explorer ses différences par
ce moment que j’ai appelé la partie non productive du travail. La seule
partie restante est celle calculée dans 1’équation d’efficacité.

40. La culture gaucha occupe la pampa argentine, le sud du Brésil et I’Uruguay. Elle est liée
au travail de I’¢élevage extensif et a la figure du gaucho, celle d’un homme ayant I’habileté d’un
cavalier, I’amour de la liberté, une vie solitaire et une grande connaissance du paysage et de
sa dynamique avec 1’atmosphere et le bétail.



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

LA PARTIE SUSPECTE

La partie non productive du travail, celle que 1’on présente comme
la recorrida, le tour de plaine ou des champs, la visite aux animaux, est
contraire a la réduction des étres, elle est en faveur de la singularité, de
la diversité et de la richesse, elle maintient la condition de possibilité
du plaisir originel du métier, d’étre avec les animaux et les plantes que
I’on fait pousser. C’est dans la question du plaisir que réside le projet
politique de la disqualification de cette partie.

Le plaisir au travail est suspect et exclu de I’attention des penseurs
et des chercheurs, tandis que les conditions matérielles et idéelles qui
le rendent possible restent inexplorées (Dejours, 2021). Nous sommes
plus habitués a entendre des collégues se lamenter sur le poids du travail,
voire mettre la souffrance en exergue, alors que nous sommes perplexes
si quelqu’un est encouragé a célébrer le plaisir que procure I’exercice de
son métier, le fait de retrouver ses collégues ou un espace professionnel
particulier (Dejours, 2021). Etre avec les animaux est la raison princi-
pale pour laquelle les éleveurs choisissent leur métier, pour établir des
relations de communication et d’échange qui permettent d’une certaine
maniére d’enrichir I’expérience de la vie (Porcher, 2001). Les agricul-
teurs retrouvent le sens du travail lorsqu’ils ont le temps d’étre avec leurs
plantes, de s’arréter, d’avoir un certain degré de liberté, de reprendre la
main sur les processus et la possibilité de faire du bon travail (Spoljar
etal., 2024).

« On ne peut pas étre paysan, si on n’est pas paysan continiment. Et dans
ce travail continu, j’ai besoin de respiration, d’harmonie, de sensibilité. De
quelque chose qui justifie le fait que toute ma vie soit ce travail. » (paysan-
herboriste, Sologne, 2022*")

11 est 1égitime de s’interroger sur le bonheur et le plaisir dans 1’éle-
vage, soutient Porcher (2022), face a un désintérét croissant pour les liens
qui se tissent a travers le travail. Et I’irréductibilité de ces liens, c’est le
don de la vie et I’exigence d’une bonne vie partagée, d’une vie heureuse
pour les animaux et les humains (ibid.). 11 est certainement plus difficile
de penser a une plante « heureuse », mais on peut considérer certaines
conditions matérielles qui favorisent leur plus ou moins grande expres-
sivité, des signes de vitalité et d’abondance (au sens positif de devenir

41. Toutes les citations de ce type, sauf mention explicite, sont issues des verbatims des
ateliers-débats PlantCoopLab. Je remercie mes collegues de PlantCoopLab d’avoir mis a ma
disposition les verbatims relevés au cours des journées d’étude a la ferme de Sainte Marthe en
Sologne en 2022, auxquelles j’ai assisté comme participante (voir Pouteau et al., 2023). Je
remercie Sylvie Pouteau pour m’avoir permis d’utiliser les verbatims issus d’un atelier qu’elle
a animé au cours des journées d’étude PlantCoopLab dans le Puy-de-Dome en 2025.



CAUSE VEGETALE

végétal). On peut considérer le fait de végéter*? comme un devenir de
chaque singularité des espéces, de son expressivité saisonnicre, de ses
cycles avec I’eau et la lumiére, de son rapport aux autres, etc. — par
opposition a la matiére végétale, qui traduit I’homogénéité et la prévisi-
bilité¢ de son comportement, et qui manifeste un devenir général.

Si tout commence par un don, le don de la vie, la répétition des
rencontres, 1’ouverture et le souci de 1’autre ouvrent la possibilité de
la naissance d’émotions, d’affects qui se déclinent en valeurs éthiques
(comme I’amitié, la coopération, la solidarité, entre autres) (Temple,
Chabal, 1995 ; Chabal, 1994) et esthétiques du travail (de Torres Alvarez,
2017). Le plaisir et le bonheur sont une manifestation des degrés de liberté
appropriés a I’expression de chacun des participants au travail interspé-
cifique (ibid.). La ou il n’y a pas de liberté, ou les étres ne peuvent pas
exprimer leur singularité et ou les temps sont consacrés a I’utilité, se
tissent des relations appauvries, des étres réduits, de la souffrance.

Pour approcher I’expérience concréte du travail avec les plantes et
non avec la matiére végétale, pour revenir a la relation intime de 1’art
de cultiver, il est essentiel de comprendre les processus concrets du
travail vivant.

LE TRAVAIL VIVANT ET LOUVERTURE POSSIBLE

Les vertus de I'échec

Le travail vivant est celui qui se déploie pour résoudre 1’écart entre
le travail prescrit et la résistance du réel, I’intelligence étant mise a
contribution pour trouver de nouvelles voies afin de réaliser la tache a
accomplir (Dejours, 2013). 1l s’agit de dépasser des difficultés objec-
tives par un processus de subjectivation du réel, ou le corps joue un role
majeur (Dejours, 2001). C’est un processus continu d’échec, d’endu-
rance et de travail sur soi. Je m’explique. Dans le travail vivant, I’idée
de subjectivation a un sens li¢ aux relations avec la matiere, dans un
corps a corps lorsqu’elle devient habitée par la vie (Dejours, 2021). La
proprioception fait référence a la conquéte de la maticre par la vie, a
la familiarisation et & I’intimité entre le corps subjectif et la résistance
que le réel oppose a son effort (ibid.). Bien qu’il ne se réduise pas a un

42. En francais « végéter » a un sens plutét négatif aujourd’hui, attribué a la stagnation, a la
médiocrité ; ce terme provient probablement d’une notion appauvrie de la plante, sans mouve-
ment apparent, et considérée a peine comme une matiére ou une ressource. La transformation
du mot « végétal » en verbe indique le fait d’acquérir soi-méme les qualités propres aux plantes,
et qui sont assurément positives, comme 1’écrivait Frangois René de Chateaubriand a propos
de sa contemplation de la nature : « je me reposai au bord d’un massif d’arbres : son obscurité,
glacée de lumiére, formait la pénombre ou j’étais assis. [...] On entendait le bruit du flux et
reflux du lac, les sauts du poisson d’or, et le cri rare de la cane plongeuse [...] Je me sentais
vivre et végéter avec la nature dans une espéce de panthéisme. » (Mémoires d’Outre-Tombe,
t. 1, 1848, p. 336). Je souligne.



97
4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

corps a corps, il y a un dialogue par la voie du fantasme (ibid.), non
seulement parce que la parole peut étre dirigée vers une gamme d’émo-
tions différentes, mais aussi en tant que correspondance, avec un temps
de proposition et un temps d’attente et d’attention, pour se soumettre
a ’autre, et encore attendre pour proposer (Ingold, 2024). Cela donne
un rythme au dialogue, avec des moments d’échec, de re-proposition,
d’essais de nouvelles voies : une épreuve d’endurance.

Réver, selon Dejours (ibid.), est aussi déterminant, car on commence
un processus subtil de réflexion sur les tdches a accomplir et les
problémes a résoudre. Nous parlons ici du travail non productif, qui est
également peu considéré, mais important pour sa contribution a I’ima-
gination et & la résolution des taches (ibid.). Le réve est présent jusqu’a
ce que la solution émerge comme un phénoméne, comme une apparition
surprenante et définitive (ibid.). La résistance est fondamentale, car elle
implique une permanence dans le temps qui permet de se familiariser
avec les difficultés offertes par le réel et qui passe fondamentalement
par le corps a corps, guidé par un désir de dialogue (ibid.), ici, entre
d’une part, les éleveurs, les agriculteurs, les cueilleurs, et d’autre part,
les plantes et les animaux. Dans le méme sens, et encore mieux exprimé
par Novalis (1895, p. 45), réver « n’est autre chose que le flux de cette
invisible mer universelle, et le réveil est le commencement du reflux » ;
la création est continue.

Pour nourrir la richesse intérieure qui apparait dans le réve, il faut
aussi prendre le temps d’observer, d’étre avec les animaux, d’aller 1a
ou ils vivent.

« Je me leve tot, je me promene... ce que vous faites, ¢ est voir comment vont
les vaches, I’herbe, I'eau... c est le travail principal, obtenir des informations
de ’environnement... [...] ¢ est pour recevoir ces informations que [ ’on sort
et que ’'on commence a regarder, c’est le travail principal... parfois on dit
qu’il faut sortir et se promener, mais ce n’est pas sortir et se promener-...
[rires] c’est le travail de base de 1’élevage extensif, en dehors des autres
tdches concretes que l’on fait... c’est gérer cet environnement, comme Si l’on
vivait dans un autre environnement, les vaches sont la et mangent a volonté,
donc il faut sortir dans leur champ... » (éleveur, 2015, terrain ethnographique
au nord de I’Uruguay*)

Mais le bon travail cherchera a faire parler les plantes et les animaux,
bien sr pas au sens littéral, mais en impliquant tout le corps dans une
observation fine ou se combinent expérience et connaissance. Une expo-
sition répétée a la variabilité permet d’apprendre de la dynamique de la
vie elle-méme et d’assurer le développement optimal des étres, plantes
et animaux, de les élever.

43. Traduction de I’autrice.



CAUSE VEGETALE

« C’est pas quelqu’un non plus, parce qu’une plante c’est trés diffus.
Visuellement, ¢a a un contour, mais quand on comprend la plante, qu’on
la voit se développer, on comprend comment elle est en lien avec son envi-
ronnement, les contours deviennent trés, trés diffus. » (chargée de mission
semences, Sologne, 2022)

« La question est comment je vois la nature, la vie. Je ne peux pas séparer
la plante, je ne peux pas avoir une relation avec la plante si je n’ai pas
une relation avec le sol, les microorganismes et les pollinisateurs ; et les
“maladies”, les insectes “nuisibles”, les “mauvaises” herbes [...] La plante
est un étre vivant parce qu’elle communique [...] la base d’un écosystéeme
c¢’est la communication. Se rendre compte qu’on parle de plantes qui étaient
bien la avant nous. C’est des étres a découvrir, pas a définir, ¢a ne dépend
pas de notre volonté. » (artisan semencier, Sologne, 2022)

Les vertus de l'initiation

Dans le sillage des travaux de Karl Marx et de son concept de travail
vivant, Tim Ingold (2000) propose d’attirer 1’attention sur le processus
par lequel les corps sont sculptés. De nouveaux registres de sensibilité
corporelle (apprendre a voir et a ressentir, a percevoir et a pressentir) sont
forgés et grace a eux le travailleur accéde non seulement a la connais-
sance et a I’expertise du métier, mais aussi a une intuition (Dejours,
2001 ; Ingold, 2000, 2011).

« Cela renvoie a l'importance de I’observation pour l’agriculteur. Trouver
le bon accord comme un artiste en phase de création avec le vivant. Il faut
trouver la bonne note, et sinon, on s ajuste. Aide la nature et la nature
t’aidera. On a déshumanisé la médecine, mais aussi le reste. Les agriculteurs
sont devenus des exploitants enchainés a leur systéme. » (artisan semencier,
Sologne, 2022)

L’intuition apparait comme une évidence aprés la répétition de la
rencontre avec la variabilité entre tous les éléments du systeme, la
connaissance intime non seulement des plantes, mais aussi de soi-méme
et des conditions matérielles de possibilité d’agir. Elle apparait parmi
les savoirs qui distinguent le travail vertueux, le produit de quelqu’un
qui connait son métier, mais qui a aussi eu la finesse et la subtilité¢ d’im-
primer une nouveauté, sa production de lui-méme.

Il existe un processus d’initiation au métier qui s’effectue avec
d’autres travailleurs plus expérimentés, au cours duquel des sortes de
reconnaissance des subtilités de la pratique et une série de gestes et de
paramétres éthiques et esthétiques sont établis comme des lignes direc-
trices pour le « bon travail » (de Torres Alvarez, 2017). Dans I’éducation
de I’attention, 1’idée d’initiation ne consiste pas a imiter I’expert, mais a
faire avec lui, et a improviser 1a ou les gestes ne peuvent étre répliqués
(Ingold, 2000) ; il s’agit d’un enrichissement de soi par I’expérience.
Comme le décrit Deleuze (1993 [1968]), quand le corps conjugue ses



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

points remarquables avec ceux de la déambulation, il s’appuie sur le
principe d’une répétition qui n’est plus la répétition de la méme chose :
il comprend I’autre, qui comprend la différence, d’une déambulation
et d’un geste a I’autre, et qui transporte cette différence dans 1’espace
répétitif constitué.
« Se rendre compte de ce qui ne va pas ; de ce qui va bien et de ce qui doit
étre corrigé [ ...] vous apprenez cela d’abord de quelqu 'un qui sait comment
le faire, quelqu’un qui a cette condition, et avec beaucoup de temps, vous
finissez par I’acquérir, c’est une question quelque peu osmotique... cela
commence a déteindre sur vous... cela prend beaucoup de temps, ce n’est
pas quelque chose ot un gars peut s’asseoir sur une chaise et vous dire, ou
[’écrire ou le publier, c’est une question qui se ressent, que vous touchez. »
(éleveur, 2015 terrain ethnographique au nord de I’Uruguay*)

En fait, I’apprentissage suppose la constitution de cet espace de
rencontre avec 1’autre pour détecter des informations significatives dans
la relation des uns avec les autres, ou la répétition se forme en méme
temps qu’elle se définit. Elle n’est pas seulement expliquée par 1’imita-
tion des mouvements : il est nécessaire de compenser ce qui n’est pas
imitable et de faire appel a I’'improvisation (Ingold, 2011). Cette derniére
est générative, car elle produit des formes phénoménologiques de la
culture au cours de I’expérimentation de la vie. Elle est relationnelle,
dans le sens ou les étres vivants réglent et coordonnent leur perfor-
mance par rapport aux autres, ¢’est-a-dire par rapport au mouvement des
autres®. Elle est temporelle, dans le sens ou elle implique un processus
qui se déroule, un devenir (Ingold, 2000 ; 2011). En d’autres termes,
les tours des champs, les parcours de cueilleurs, la visite en général
ne peuvent pas se réduire a une balade. Ils constituent une exposition
sensible & un monde vaste et riche.

« la [sensibilité], je [’ai apprise d’une personne avec qui j’ai travaillé
pendant longtemps, qui est un gars trés connu parce qu'il a des visions, ¢ est
un gars qui a beaucoup de visions... toute sa vie a quatre heures du matin,
il a beaucoup travaillé... le gars sait ce qui va se passer, il sait, il fait des
erreurs, mais il a la capacité de gérer le terrain, de voir, reconnaitre ce qui
est important, regarder tout globalement, et le gérer comme un tout intégré,
pas comme des individus, et tout entre le ciel et la terre... » (éleveur, 2014,
terrain ethnographique au nord de 1I’Uruguay*®)

44. Traduction de I’autrice.

45. Par exemple, lorsque I’on marche dans la rue, on avance en faisant attention aux mouve-
ments de ’environnement, a I’arrivée d’un piéton vers nous, avec lequel, sans coordination
préalable, on pourrait simuler le commencement d’une danse.

46. Traduction de I’autrice.



CAUSE VEGETALE

Le sujet, présence et mémoire

C’est le corps qui permet une réalité spatio-temporelle, un ici et
maintenant, et la présence?’, la partie irréductible de la relation entre les
humains et le monde, constitue ainsi une totalité relationnelle et relative
en formation permanente (Huber, 2008).

« Pour moi ¢a dépend de ce que je dis sensible en fait, parce que pour l’ins-
tant, moi j’ai I'impression que ce qui est abordé dans [’aspect sensible ici,
c¢’est l'aspect fortement émotionnel, la relation émotionnelle a la plante, soit
parce qu’il y a une relation émotionnelle avec le milieu, soit parce que c’est
lié a un souvenir, a un moment, a un état personnel. » (cueilleur, Puy-de-
Dome, 2023)

En effet, la conscience de la présence est fondamentale pour la
demande de reconnaissance du travail qualitatif qui est revendiquée
pour défendre la partie non productive du travail. Il ne s’agit pas d’une
présence utilitaire, mais d’une qualité ouverte ou les significations sont
amplifiées, capturées et organisées en tant que mémoire.

« De ralentir. De ralentir et de prendre le temps d’étre au lieu de faire. Donc
d’aller doucement pour justement étre capable de capter au niveau de la
perception beaucoup plus de choses, une plus grande variété de choses qu’on
n’aurait pas forcément pris le temps de percevoir si on avait été que dans la
rentabilité. » (cueilleur, Puy-de-Ddéme, 2023)

« Et... quelque chose d’important pour moi c’est que quand je ne vais pas
bien, que j’ai des idées qui viennent en boucle... avant j essayais d’aller me
promener, mais de pas cueillir. Parce que je pense que je ne vais pas mettre
une énergie correcte dans ce que je vais cueillir. Alors que maintenant, je
me rends compte que quand ¢a boucle [penser trop], je vais étre attirée par
certaines plantes. Et la je me dis bon, je vais voir cette plante parce que
peut-étre elle va correspondre a ce qui me dérange en ce moment. Elle va
corriger ¢a. » (cueilleuse, Puy-de-Dome, 2023)

C’est la fonction ontologique de la mémoire, qui tisse des signifi-
cations entre des présents qui se succedent dans 1’expérience répétee.
La présence est également une absence, qui tient a la dynamique de
la réalité, et qui explique pourquoi la manifestation de 1’étre dans la
connaissance reste toujours partielle. En d’autres termes, cette présence
n’est pas toujours consciente (Huber, 2008).

47. La présence, c’est le fait d’étre physiquement dans le monde et le fait que le monde se
manifeste a travers soi, ¢’est aussi une éternelle présence a soi, par opposition a ’absence,
comme cela a été proposé par Heidegger (1986) dans Etre et Temps. Nous pouvons clairement
comprendre I’absence comme 1’implication dans le travail d’une maniére « sportive », comme
cela a été évoqué par les cueilleurs lorsqu’ils répondent a une commande d’entreprise, 1’objectif
c’est une performance, un résultat qui force la dynamique de I’implication au point que la
personne se protege en s’absentant d’elle-méme.



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

« Je savais que dans tel milieu, les plantes, j’allais trouver telles plantes.
Parce que comme on est cueilleur, en fait, ¢a on le capte vite, on [ 'enregistre,
mais sans conscientiser en fait, c’est ¢a qui est dingue. Et apreés, bien plus
tard, j’ai appris, enfin j 'ai vu la phytosociologie et ¢a fait juste que confirmer
en fait ce que j’avais enregistré, moi, de maniére un peu inconsciente, mais
aussi parce que, en fait, si on veut cueillir, on veut trouver la plante, si on
veut trouver la plante on enregistre les informations. » (cueilleur, Puy-de-
Dome, 2023)

Beauté et regles de I'art

Le travail n’est pas seulement I’activité. Ainsi, comme dans les réves,
le travail sur soi est aussi un moment de non-activité (Dejours, 2021).
C’est ce que Karl Marx (1993) appelait le travail humain ou réciproque,
quand les étres développent des capacités et se sentent utiles aux autres.
Car cela implique une ouverture a I’autre, aux soucis de ’autre, ce qui
permet, en méme temps, de se construire soi-méme (Chabal, 1994). Le
travail est rapatrié¢ sur soi sous forme d’identité, grace a deux formes de
jugement, 1’utilité et la beauté : la premiére renvoie a 1’utilité écono-
mique, sociale ou technique de la contribution apportée par I’individu
a ’organisation du travail ; la seconde s’exprime en termes esthétiques,
c’est un travail réalisé dans les « régles de I’art » et donc reconnu par
ceux qui les connaissent, les collégues (Dejours, 2021).

« Quand je regarde une prairie, je peux dire quelle a été son exploitation,
son histoire. » (maraicher, Sologne, 2022)

Comme le corps, le soi de celui qui travaille est en production continue.
La vie est un processus, jamais une ceuvre achevée (Ingold, 2011). Les
humains, les animaux et les plantes sont dans leurs propres devenirs.

Le travail, qu’il soit sur soi-méme ou réciproque, n’est pas de méme
nature que le travail avec une intention productive ; il s’agit plutot de
quelque chose qui est réalisé sans autre calcul ou plan (Chabal, 1994 ;
Ingold, 2015). La réciprocité peut étre abordée comme une ouverture
au monde vivant en général, c’est-a-dire aux liens sociaux auxquels
participent non seulement les étres humains, mais aussi les autres étres
vivants, soit dans le réel, soit dans le monde symbolique ou dans 1’ima-
ginaire (Sabourin, 2013). En d’autres mots, il n’y a pas que les humains
qui participent du lien social, les plantes et les animaux, parmi d’autres,
y participent aussi activement.

TRAVAILLER SUR SOI

Je voudrais évoquer ici deux moments de travail non actif ou non
intentionnel, qui donnent la possibilité au travailleur de se dépasser et,
par-la, qui le menent au plaisir et a la joie. Ils m’aménent aux tours



CAUSE VEGETALE

de plaine, ou a la recorrida des sites. Le premier, et le plus connu, est
celui du réve, comme déja mentionné, qui peut étre relié a la clinique
du travail. Il comporte une exigence, ou 1’on s’approprie et transforme
I’expérience a travers son propre corps, par une réflexion sur soi, pour
se construire avec les autres. Le dépassement ici prend la forme d’une
reconnaissance a travers les jugements d’utilité et de beauté, et renvoie
au travail sur soi, qui s’opere dans I’exercice du métier, une aptitude qui
permet ’expression de soi, de sa singularité, de son intelligence et de
sa subjectivité dans la fagon de cultiver, d’¢lever et de cueillir, comme
dans le cas des agriculteurs, des éleveurs et des cueilleurs. En d’autres
termes, le dépassement de soi face aux difficultés du travail, I’appren-
tissage et I’intégration, 1’enrichissement des corps par I’expérience
permettent d’accomplir un meilleur travail, voire un travail magnifique,
comme seuls les pairs peuvent le reconnaitre ; un travail utile, comme
seul I’intérét général peut le percevoir.

Se construire soi-méme ne se fait pas seulement en surmontant les
difficultés et en devenant un travailleur de plus en plus habile. Cette
construction s’opere également dans les moments d’inaction, comme
observer et percevoir les odeurs, les couleurs, I’humidité des paysages
qui entourent les plantes que 1’on récolte ou des cultures, ou étre attentif a
I’environnement des troupeaux. Tous ces éléments sont indissociables du
métier et de ceux qui le pratiquent. Ils nourrissent I’imagination et ouvrent
la voie a I’épanouissement et au bonheur. Ce sont des éléments essentiels
au plaisir et ils sont souvent a I’origine du choix de ce type de profession.

« Les rares moments ou je ldche totalement prise, je suis pris dans une
contemplation qui me submerge. Et je me sens alors totalement connecté
a la vie, je ne sais pas pourquoi. Le moment le plus fort que j’ai vécu ces
dernieres années, j attendais avec impatience et incertitude le témoignage
que mes verveines avaient survécu a [ hiver. A un moment, tardivement, au
mois de juin, j’ai vu apparaitre un minuscule point vert sur le collet de la
verveine. J étais la, a genoux, couché, puis I’eeil sur ce bouton, le ciel bleu
chaud déja et la terre encore fraiche, et moi je n’existais plus. Je faisais
partie de la terre, du ciel, de la plante. La seule chose qui existait ¢ était
mon esprit, et la je me sentais vivant. » (paysan-herboriste, Sologne, 2022)

Faire le tour, la visite ou parcourir les sites de cueillette n’a pas
toujours un objectif productif explicite. C’est le fait d’étre dans ces
environnements qui devient un travail sur soi, en général ce sont des
moments d’intimité, de solitude et de silence grace auxquels nous
ouvrons nos sens au monde et nous sommes en mesure de faire ressortir
quelque chose d’inhabituel, de nouveau (Han, 2023).

« Pour moi, ¢’est plus corporel en fait. C’est pas intellectuel, il y a de I’émo-
tion mais c¢’est aussi trés corporel, ¢ est-a-dire quelle est la sensation que je
ressens qui va me permettre de savoir c¢’est miir, ¢ est a point, je vais pouvoir



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

cueillir, ¢’est en bonne santé, etc. Et aussi ¢a s’ exprime, il y a tout le coté
chimie pour les plantes médicinales, il s exprime aussi par [’'odeur, par le
gotit, des fois par le toucher, tu vois, quand ¢a pégue [¢a colle en occitan],
et voila, tu as tout cet aspect-la. Et tu le sens vraiment dans ton corps aussi,
si ¢’est ok de cueillir ou si la plante, elle n’est pas miire et elle résiste en
fait. Quand tu cueilles une pomme, elle vient ou alors t’es obligé vraiment
de tirer quoi. Ca c’est vraiment bon quoi. Et pour le coup, la, quelquefois,
on a aussi des trucs qui viennent au niveau corporel, ¢ ’est-a-dire quand ¢ est
amer, on sent qu’il y a des choses qui se passent au niveau de la production
de bulbilles, d’enzymes digestifs, etc. Mais des fois, on peut avoir des trucs
trés émotionnels, qui sont soit agréables, soit désagréables et, en tout cas
c’est tres vivant finalement. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

Il n’est pas nécessaire de parler, le langage de la terre et de la nature
n’est pas celui des mots, et pourtant il suscite la sensation d’établir des
conversations qui révéleront des variations significatives qui seront inté-
grées dans le corps en tant que savoir-faire, enrichissement.

De méme, le concept de « vagabonder » (wayfaring) mobilisé par
Ingold (2011) suggere de penser aux étres vivants en tant que partici-
pants immergés dans un monde qui se forme continuellement, rendu
perceptible grace aux sens et donc grace au corps ou a la corporéité.
Nous voyons dans la lumiére, nous entendons sous la pluie et nous
ressentons le vent, comme I’explique Ingold (ibid.) mobilisant la pensée
de Merleau-Ponty (2013 [1962]). Ainsi, grace aux moments de marche,
en parcourant ou en faisant le tour, le corps reconnait un certain nombre
d’indicateurs significatifs (humidité, température, couleurs, arémes,
associations de plantes, empreintes, etc.) qui finissent par inscrire de
nouveaux registres de sensibilité dans le corps. L’ensemble des sensa-
tions percues par le corps — I’humidité de ’air, la dureté ou non du
sol, le vent et les ardbmes qu’il transporte, 1’état des plantes et de leurs
associations — s’intégre et s’entrelace, fagonnant peu a peu le praticien
en un étre fin et habile.

« C’est vraiment dans la cueillette le geste, parce que ¢a devient un geste
automatique, c’est pas non plus complétement marginal parce qu’on est baigné
dans le lieu, mais ¢a devient un acte méditatif en fait... Et le coté thérapeutique
aussi il vient parce qu’en fait on est dans la nature, on le voit d’autant plus
que je cueille juste en local dans des lieux que je connais depuis [que je suis]
enfant, donc en fait je retrouve les lieux que je connais depuis, j'ai vécu des
souvenirs avec mes freres et seeurs, avec ma mere, en fait je pense que le coté
thérapeutique il est la aussi. Et aussi sur le fait que ¢a nourrit tous les sens. Les
sens sont vraiment nourris en abondance. » (cueilleuse, Puy-de-Dome, 2023)

Faire le tour, visiter les animaux, parcourir les sites sont possibles
par le mouvement. Ce sont des moments exclusifs dans la nature qui
permettent aussi de se connecter a soi-méme par le détour de 1’environ-
nement, de se relier aux autres, symboliquement comme dans la réalité.



CAUSE VEGETALE

« La contemplation qui est une autre forme de communication, de la percep-
tion du sensible plus que de la connaissance. Le fait de savoir prendre appui
sur ’ensemble des connaissances, aussi bien des connaissances savantes que
les plus expérimentales dites “primitives” dans certains cas, mais qui sont
des fagons d’aborder la question et ot chacun détient une parcelle de vérité,
et de rassembler ’ensemble. » (paysan-herboriste, Sologne, 2022)

La contemplation se traduit par une féte de 1’observation intensifiée
(Han, 2024), qui produit du sens et de I’orientation, permet de graver
dans le corps la sensation de plénitude et de beauté. L’affectivité, qui
grandit dans I’exposition répétée aux plantes, aux animaux et aux lieux,
se décline en valeurs éthiques et esthétiques qui sont élargies aux autres
pour la reconnaissance du travail utile et beau.

« 1l 'y a une forme d’amitié que tu donnes. Moi je ne parle pas aux plantes.
Je peux parler dans ma téte mais je ne vais pas forcément parler aux plantes.
Encore que je pourrais. Mais tu vis avec elles, donc c’est tes amis quoi. Je
sais pas, si elle te rend heureuse, du coup tu donnes le fait que tu aies de la
Jjoie. En fait, je sais pas, elle te donne et toi tu lui rends ce qu’elle te donne.
Elle te donne le fait d’étre bien et tu lui rends le fait d’étre bien. Du coup, tu
dis qu’ils [les autres] doivent étre mieux. » (cueilleuse, Puy-de-Dome, 2023)
« Il ne faut pas oublier qu’on est des artistes, quelque part on recherche
le beau, le bon, le vrai. Au milieu de la nature, on crée quelque chose : les
ceuvres d’art des humains commencent par la domestication. » (agriculteur,
Sologne, 2022)

Les naturalistes romantiques liés a la Naturphilosophie, comme
Novalis (1895), proposaient la nature comme un tout vivant®, un étre
sensible (Ingold, 2000), dans un registre autre que [’utilité. La perspec-
tive romantique de la nature peut non seulement représenter un correctif
efficace a la conception instrumentale de la nature (Han, 2023), mais
aussi ressembler davantage aux expériences de ceux qui travaillent avec
les plantes et les animaux.

« Et puis il y a la notion d’étre le premier a étre arrivé la, et en fait je pense
qu’en ayant une démarche professionnelle, on recherche beaucoup plus de
sites qui sont isolés, préservés, que quand tu fais une cueillette pour toi, tu
vas peut-étre moins loin. Et du coup, ce sentiment d’étre le premier arrivé
la, ou d’étre dans une espéce de virginité, qui n’en est pas une, mais tu le
ressens beaucoup plus. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2025)

48. « Partout, la Nature semble présente tout enticre. Toutes les forces de la Nature sont en
activité dans la flamme d’une lumiére ; et ainsi, partout, elle se représente et se transforme sans
cesse, fait naitre en méme temps des feuilles, des fleurs et des fruits. Elle est, au milieu du
temps, présente, passée et future a la fois ; et qui sait en quel genre spécial de lointain elle
travaille de méme. Qui sait si ce systéme de la Nature n’est pas autre chose qu’un soleil
universel, que rattachent une lumiére, un courant et des influences, pergus d’abord par notre
esprit et qui, hors de celui-ci, répandent sur cette Nature I’esprit de I’univers et distribuent a
d’autres systémes 1’esprit de cette Nature. » (Novalis, 1895, p. 41).



4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

La nature qui est pergue dans les tours et les visites n’est pas une entité
isolée, elle participe d’un tout par son implication dans la production de
I’identité, comme dans I’expression d’une éthique et d’une esthétique
qui fagonnent la vie. Comme I’écrivait Novalis (1895), I’individu est un
organe du tout, comme le tout est un organe de I’individu®.

« C’est mon moment pour moi, ¢’est mon moment d’intimité avec la plante,
et ¢a c’est le fond de moi. » (cueilleuse, Puy-de-Dome, 2025)

Les relations qui se tissent avec chaque espéce, lorsque le temps
et les conditions matérielles du dépassement sont réunis, émergent
comme des liens avec des compagnons de travail (Porcher, 2001,
2002, 2022) jusqu’a devenir, comme le suggére Haudricourt (1962),
des amitiés. La encore, il faut des degrés de liberté dans I’exercice du
métier pour pouvoir exprimer la singularité de I’étre, avoir le temps
de la réflexion sur soi, dépasser le travail et transformer la pénibilité
du métier en faveur de soi.

« Puis avant d’y aller, t’as conscience de la pénibilité que tu vas avoir, mais
quand t’arrives a l’endroit, elle n’existe plus presque. » (cueilleur, Puy-de-
Doéme, 2025)

S’il n’y a pas de degrés de liberté et que tout est production, il n’y
a pas d’espace pour se dépasser. Le manque de temps pour effectuer
correctement son travail, a sa maniére, engendre de la souffrance.
Les frustrations répétées, liées a I’'impossibilité de s’épanouir dans sa
pratique, conduisent a une forme de destruction de soi. Au contraire,
se donner le temps pour faire le tour des plaines, la visite aux animaux
et les longues journées d’immersion dans la cueillette ne sont pas des
temps morts, inutiles. Ils offrent les conditions matérielles permettant de
se dépasser, favorisant ainsi I’augmentation des capacités corporelles,
le renforcement de 1’identité et de la reconnaissance, 1’accomplisse-
ment de soi, une éthique et une esthétique du travail bien fait (Dejours,
2022). En d’autres termes, les degrés de liberté offerts par le travail de
contemplation ou le tour des champs et la visite éduquent 1’attention et
contribuent a I’identité et a la possibilité d’amour pour soi, et par consé-
quent, d’amour pour les autres.

49. « Ah ! s’écria le jeune homme, les yeux étincelants, quel est ’homme dont le coeur ne
tressaille de joie lorsque la vie intime de la Nature lui pénétre I’ame en sa plénitude ; lorsque
le sentiment puissant, auquel la langue humaine ne peut donner d’autres noms que les noms
de volupté et d’amour, s’étend en lui comme un parfum irrésistible, dissolvant toute chose ;
lorsque, tremblant d’une douce anxiété, il s’abime dans le sein obscur et attrayant de la Nature,
que la pauvre personnalité se perd dans les flots envahisseurs de la volupté, et que rien ne
demeure, qu’un foyer de I’incommensurable force génératrice, un tourbillon dévorant sur
I’immense océan ! » (p. 44).



CAUSE VEGETALE

ELOGE DE LA JOIE

« Nous avons la chance d’étre nés parmi les plantes. » (cueilleuse, Puy-de-
Dome, 2025)

C’est ainsi que nous avons terminé ’un des ateliers sur 1’aspect
sensible du travail chez les cueilleurs. Aprés avoir vécu des moments
uniques et inédits, mais aussi vastes et précieux, les participants ont
célébré leur chance d’étre entourés de plantes. Comme chez les agri-
culteurs ou les éleveurs, les moments douloureux du travail sont bien
présents, dans les douleurs aux mains et au dos, dans les jours de neige
et de froid, ou dans 1’été ensoleillé, dans toutes les épreuves physiques et
mentales ; et ce sont les petits moments de joie, de bonheur et de grace
qui nourrissent 1’esprit, lui donnent le sens et le gott du métier.

Le « tour de plaine » n’est pas seulement un moment pour appréhender
le réel de son exploitation et noter des observations dans un petit carnet
comme le suggere Sebillotte (2011). Il s’agit en réalité de moments non
quantifiables, privilégiés et intimes, des moments de grace ou de transcen-
dance qui nourrissent le ceeur. En poursuivant sur les traces d’Haudricourt,
ce n’est pas seulement une défense des métiers qui nous nourrissent dans
leur plus grand art, mais du plaisir et de la joie dans le travail.

« 1l y a des moments ou tu vois la neige tomber, c’est tellement beau ! Et je
crois que j 'étais complétement perchée aussi. C’est une transe. Tu parles
seule dans ta téte parce que sinon tu ne tiens pas. Et en fait, tu oublies que
tu as les doigts gelés depuis deux heures. Tu es la, tu es trop fiére de toi, tu
te sens trop privilégiée. » (cueilleuse, Puy-de-Dome, 2025)

Comme le présente clairement Porcher (2001), I’absence de sentiments
a I’égard des animaux (ou des plantes) dans les analyses scientifiques
s’explique par le prérequis d’objectivité, de résistance a I’affectivité pour
les représenter comme des sortes de mécanismes de stimuli-réponses.
Comme on peut le déduire de I’idée de travail vivant, le caractére rela-
tionnel du travail implique que si la perception de 1’autre (plante ou
animal) s’appauvrit, la personne qui travaille avec lui s’appauvrit en
méme temps, « elle aussi est réduite a n’étre qu’un opérateur d’actions
standardisées dépourvues de toute trace d’affectivité » (Porcher, 2001).

« Des moments suspendus dans une journée de travail ou tu prends
conscience d’étre la, d’étre au milieu d’un tout. Et vraiment, je pense que
pour le coup, la communion avec le vivant, c’est des moments dans la
journée. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2025)

Tout au long du travail de terrain auprées des éleveurs, des agricul-
teurs, des artisans semenciers et des cueilleurs, I’amour des plantes, des
animaux et des moments de relation exclusive avec les paysages, les
sites et les autres était manifeste.



107
4. LA PARTIE NON PRODUCTIVE DU TRAVAIL : ELOGE DE LA JOIE

« Il y a un coté retrouvaille, avec un lieu, avec une plante, mais aussi avec
soi. En fait, c’est vraiment... et tout ¢a donne de la joie. » (cueilleuse,
Puy-de-Dome, 2025)

La joie se cultive dans les petites choses qui se déploient a travers
la rencontre grace au travail, les bienfaits de la beauté et de la liberté
dans le travail, de I’exclusivité du lien, du silence. Ce sont les précieux
trésors de connaissance et d’identité qui se cachent dans la partie non
productive du travail.

Ici, je n’ai pas voulu peindre un tableau romantique de la prairie ou
des foréts enchantées, j’ai voulu mettre en lumiére une partie du travail
qui est en voie d’extinction, qui permet de faire face a la pénibilité :
comme pour la « flanerie dans I’atelier », ¢’est un moment non seule-
ment pour nourrir le monde mais aussi pour se nourrir. La partie non
productive du travail est une condition de possibilité pour la production
de sens, d’identité et de valeurs, pour I’amour de 1’art, la connaissance
et le savoir en tant que patrimoine partagé.

BIBLIOGRAPHIE

Chabal M., 1995. La réciprocité et la naissance des valeurs humaines. http://
mireille.chabal.free.fr/echangre.htm (consulté le 20/02/2025).

Dejours C., 2001. Le corps d’abord, Paris, Payot et Rivages, 216 p.

Dejours C., 2009. Travail vivant. Tome 1, Paris, Payot et Rivages, 214 p.

Dejours C., 2013. Travail vivant. Tome 2, Paris, Payot et Rivages, 256 p.

Dejours C., 2015 [1993]. Travail, usure mentale, Paris, Bayard, 304 p.

Dejours C., 2021. Ce qu’il y a de meilleur en nous. Travailler et honorer la vie,
Paris, Payot et Rivages, 160 p.

Deleuze G., 1993 [1968]. Différence et répétition, Paris, Presses universitaires
de France, 416 p.

Han B.-C., 2024. Vita contemplativa, ou De [’inactivité, Arles, Actes Sud,
144 p.

Huber G., 2008. Pour une métaphysique de la présence. Les études philoso-
phiques, 87, 451-461. https://doi.org/10.3917/leph.084.0451

Ingold T., 2000. The Perception of the Environment. Essays on Livelyhood,
Dwelling and Skills, Londres, Routledge, 630 p.

Ingold T., 2011. Being Alive. Essays on Movement, Knowledge and Description,
Londres, Routledge, 270 p.

IngoldT.,2013. Anthropology beyond humanity. Edward Westemarck Memorial
lecture. Suomen Antropologi: Journal of the Finish Anthropological Society,
38 (3), https://anthropological.cloud/wau/wcaa/archive/downloads/wcaa/
dejalu/feb_2015/ingold.pdf (consulté le 30/12/2025).

Ingold T., 2024. Correspondances. Accompagner le vivant, Arles, Actes Sud,
272 p.

Marx K., 1993 [1867]. Le capital. Livre I, Paris, Presses universitaires de
France, 990 p.


http://mireille.chabal.free.fr/echangre.htm
http://mireille.chabal.free.fr/echangre.htm
https://doi.org/10.3917/leph.084.0451
https://anthropological.cloud/wau/wcaa/archive/downloads/wcaa/dejalu/feb_2015/ingold.pdf
https://anthropological.cloud/wau/wcaa/archive/downloads/wcaa/dejalu/feb_2015/ingold.pdf

CAUSE VEGETALE

Merleau-Ponty M., 2013 [1962]. Phénoménologie de la perception, Paris,
Gallimard, 540 p.

Novalis, 1895 [1802]. Les disciples a Sais, Bruxelles, Editions Paul Lacomblez,
https://gallica.bnf.fi/ark:/12148/bptok58041134/f1.item (consulté le 20/05/2025).

Porcher J., 2001. L’¢levage, un partage de sens entre hommes et animaux :
intersubjectivité des relations entre éleveurs et animaux dans le travail, thése
de doctorat, spécialité Agronomie, INRA, Paris, 324 p.

Porcher J., 2002. Eleveurs et animaux, réinventer le lien, Paris, Presses univer-
sitaires de France, 320 p.

Porcher J., 2022. En travaillant avec les bétes : plus que du plaisir, du bonheur.
Travailler, 48 (2), 73-89. https://doi.org/10.3917/trav.048.0073

Porcher J, Estebanez J., 2020. Animal Labor: a New Perspective in Animal-
Human Relations, Bielefeld, Transcript Verlag, 200 p.

Spoljar P., Dupré L., Depoudent C., 2024. Construire, perdre, retrouver le sens
du travail en agriculture, Paris, Educagri éditions, 204 p.
Sebillotte M ., 2011. Le « tour de plaine ». Facteur de rentabilité dans I’entreprise
agricole. OCL, 18 (3), 105-112. http://dx.doi.org/10.1051/0c1.2011.0386
Temple D., Chabal M., 1995. La réciprocité et la naissance des valeurs
humaines, Paris, L’Harmatan, 263 p.

Torres Alvarez M. F. de, 2017. Humains, bovins et prairies naturelles : histoire
commune de réciprocité et d’échange marchand, thése de doctorat, spécia-
lit¢ Ethnologie, Université Paul Valéry, Montpellier, 242 p.


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k58041134/f1.item
https://doi.org/10.3917/trav.048.0073
http://dx.doi.org/10.1051/ocl.2011.0386

5. VERS UNE AGROECOLOGIE
VERTUEUSE : COOPERER AVEC
LAGENTIVITE VEGETALE

Sylvie Pouteau

UNE INVITATION A UNE ETHIQUE
DE 'AGRICULTURE ?

Qu’entend-on par « agriculture vertueuse® » ? L’adjectif
« vertueux®' » comporte en effet un contenu moral qui demande a
étre précisé (encadré 5.1). Dans une période houleuse ou la colére
des paysans gronde a travers toute I’Europe (Derbez et al., 2024),
il évoque un désir de moralisation visant une « bonne » agriculture,
qui soit a la fois plus équitable et plus respectueuse de 1’environ-
nement et pour laquelle des régles claires sont attendues de la part des
pouvoirs publics. Toutefois, il ne faudrait pas confondre moralisation
et moralisme (Hache, Latour, 2009). Une compréhension fine n’est ici
possible qu’a la condition de se pencher sur les tenants d’une éthique
de I’agriculture. Or, paradoxalement, la recherche philosophique dans
ce domaine tarde a se développer. 11 faut toutefois rappeler la création
en 1999 de la Société européenne d’éthique agricole et alimentaire
(EurSafe) dont le caractére est pluridisciplinaire et transdisciplinaire®.
On peut aussi noter 1’existence depuis 1988 d’une revue internationale
a caractére philosophique, renommeée depuis 1991 Journal d’éthique

50. Voir par exemple : « L’agriculture francaise primée : “Modele le plus durable du monde” »,
https://agriculture.gouv.f/lagriculture-francaise-primee-modele-le-plus-durable-du-monde.
51. Cet adjectif s’applique a qualifier d’excellente une action humaine. Parler d’agriculture
vertueuse est donc un glissement sémantique pour désigner une « bonne » agriculture.
De méme, si la vertu d’un couteau est de couper, dire qu’il est « vertueux » ne peut avoir qu’un
sens métaphorique pour signifier qu’il coupe « bien », et donc qu’il est un « bon » couteau.
52. European Society of Agricultural and Food Ethics, https://www.eursafe.org/.


https://agriculture.gouv.fr/lagriculture-francaise-primee-modele-le-plus-durable-du-monde
https://www.eursafe.org/

CAUSE VEGETALE

agricole et environnementale®. On peut toutefois constater que la
France n’y est guére représentée’.

Encadré 5.1. Qu'est-ce que la vertu ?

La vertu, en philosophie comme dans son usage commun, désigne
une qualité humaine jugée excellente et désirable — par opposition
a son contraire non désirable, traditionnellement traduit par le terme
« vice ». Elle sous-tend I'édifice méme de la pensée éthique fondée
dans I"Antiquité grecque par Aristote et conditionne la possibilité
d'accéder a la « vie bonne » (eudaimonia), ce qui lui confere d’emblée
une dimension politique : « [Le souverain bien] passerait pour relever
de la science fondamentale et dominante par excellence : telle est
évidemment la politique, car [...] sa fin pourrait englober celle des
autres, de sorte qu’elle serait le bien pour 'homme » (Aristote, 1992,
[, 1094a27-1094b7). Ainsi, « [I"éthique] n'est pas autre chose qu’une
partie de la politique » (Aristote, 1995, I, 1181a26).

La vertu éthique se distingue d'une fonction liée a une faculté
(comme le fait de voir pour I'ceil) et d'un savoir lié a la raison (vertu
intellectuelle). Elle est a la fois non rationnelle et rationnelle et
releve davantage de l'intuition et de I'empirisme que de l'intellect
(Morel, 2020). Son excellence consiste a juger d'un « juste milieu »,
notion socle des vertus dites « cardinales » : justice, tempérance,
courage et sagesse ou raison pratique. L'éthique aristotélicienne est
fondamentalement une philosophie de I'agir, elle se révéle incon-
tournable chaque fois que I'on est en situation de faire, que des
pratiques sont mises en ceuvre, que |'on exerce une activité ou un
travail — autrement dit, dans la vie concrete en prise avec le réel et
ses contradictions ou ses aléas.

Dans ce qui suit, je propose de traduire 1’idée d’agriculture vertueuse
dans un cadre d’interprétation et d’action fondé dans la tradition philoso-
phique des vertus éthiques. Je m’intéresserai d’abord a situer la question
depuis le champ de 1’éthique des vertus environnementales, qui est 1’un
des champs structurants de I’éthique environnementale (encadré 5.2).
Cette approche permet en effet de s’intéresser aux conditions dans
lesquelles s’exerce un rapport a I’action lorsque celui-ci mobilise ou
s’adjoint I’activité ou I’opérativité de tiers, en I’occurrence celles des

53. Journal of Agricultural and Environmental Ethics, https://link.springer.com/journal/10806.
54. 1l faut cependant signaler que le congres EurSafe de 2003 s’est déroulé en France, sur
I’invitation d’un directeur scientifique de I’Inra. En tant que membre de cette société pendant
13 ans, j’ai pu constater la forte domination des pays du nord de I’Europe et de langue germa-
nique. Méme si quelques congrés ont été tenus dans des pays du sud de I’Europe, tout se passe
comme si cette zone se rattachait a une autre culture éthique, apparemment plus proche de
I’anthropologie et de I’esthétique. Cette différentiation mériterait d’étre examinée plus finement
au plan historique et disciplinaire.


https://link.springer.com/journal/10806

5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

plantes — dont la forme d’agir est ici désignée par le terme « agenti-
vité ». Mon propos sera ensuite d’expliciter ce qui fait obstacle a une
reconnaissance de I’agentivité des plantes et comment celle-ci s’exprime
en creux comme un parcours de reconnaissance dans les propos de prati-
ciens des plantes rencontrés dans le cadre du projet PlantCoopLab.

Encadré 5.2. Léthique des vertus environnementales,
un renouveau pour penser une éthique agricole ?

Pendant plus de 2 000 ans apres Aristote, la tradition des vertus
a continué de dominer la pensée morale de I'Occident, avec des
réinterprétations qui ont nourri la réflexion théologique et métaphy-
sique. A partir de la modernité, le focus s’est déplacé vers une quéte
d’universalité calquée sur la démarche de la science. Des lors, la
vertu intellectuelle a pris le pas sur la vertu éthique et inspiré les deux
courants qui ont dominé jusqu’au xx° siecle, I'éthique utilitariste et
I'éthique déontologique. La premiere s'attache a maximiser le bien
commun par le calcul rationnel des bénéfices et des préjudices. La
seconde cherche a établir des principes universels, autrement dit des
regles ou des lois qui doivent diriger la vie morale. Or, dans cette
quéte d'universalité, I'articulation avec la singularité des situations
réelles est minorée. Il était donc prévisible que cet angle mort soit
réinvesti pour rétablir un équilibre.

De fait, on observe un retour de la vertu éthique dans la deuxieme
moitié du Xx° siécle, et plus récemment dans le champ de I'éthique
environnementale (Sandler, Cafaro, 2004). Depuis les années 1970,
ce champ rebat les cartes de la pensée éthique en Occident, ce
dernier étant accusé d'avoir instauré un anthropocentrisme moral.
La crise écologique serait la conséquence de ce biais éthique qui
n'accorde aucune considération aux entités de la nature et |égitime
leur exploitation. A la différence de ce nouveau moralisme environ-
nemental, I'éthique des vertus environnementales réintroduit la place
de I'humain dans la réalisation d'une nouvelle conscience écologique
tournée vers un mutualisme. Elle autorise une diversité de postures
éthiques et permet d'y inclure I'agriculture pour repenser les condi-
tions de la « vie bonne » (Pouteau, Hess, 2025).

L'AGROECOLOGIE AU PRISME DE 'ETHIQUE
DES VERTUS

Ethique des vertus et travail agricole

La vertu est une « disposition a décider » a la fois empirique et intui-
tive qui fait de I’agent moral le « principe et maitre » de ses propres
actions (Morel, 2017, p. 150). Cette disposition se réalise dans 1’action



CAUSE VEGETALE

et consiste a mesurer un « juste milieu », qui n’est pas arithmétique,
mais relatif a soi. Son instrument de mesure, ¢’est I’individu humain,
qui est de fait un « agent moral ». La métrologie du juste milieu mesure
une proportion dans un rapport géométrique entre deux extrémes, 1’un
par défaut et I’autre par exces, ces deux extrémes étant congus comme
des « vices » (par exemple pour la tempérance : 1’avarice et la prodi-
galité). Ne reposant sur aucune mesure absolue, il faut alors surmonter
les dilemmes, qui surgissent immanquablement comme le souligne un
cueilleur professionnel® :

« Il faut trouver l'intermédiaire — j ai quelques contradictions quand je fais
de la gentiane. Apres, c’est vivre avec ces paradoxes, essayer de les atténuer,
de travailler le mieux possible. » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

Cette saisie proportionnée s’apparente a un travail et peut de ce fait
s’inscrire dans une approche clinique du plaisir et de la souffrance dans
I’activité professionnelle. On peut en effet trouver des correspondances
entre exercice de la vertu et psychodynamique du travail, une approche
qui a été largement mobilisée dans le cadre du projet PlantCoopLab
(de Torres Alvarez, chapitre 4 ; Porcher, chapitre 7). Pour Christophe
Dejours (2009, 2013), une part déterminante du travail consiste a
« résoudre 1’écart entre le prescrit et le réel ». Or, c’est justement a ce
niveau qu’entre en jeu la disposition a décider et a déterminer ses actes
indépendamment des normes prescrites. La vertu apparait ainsi comme le
contenu moral de la quéte de plaisir et d’épanouissement dans un métier.
La visée de la vie bonne au travail revient a « se produire » soi-méme, a
créer un « milieu » pour soi, un milieu qui doit étre juste relativement a
soi et avec autrui, ¢’est-a-dire a la fois unique et universel :

« Comment on vit tout ¢a a l'intérieur de nous... cette question de notre
rapport a la plante et qu’est-ce qu’elle nous renvoie par rapport a nous-
mémes ? » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2023)

Cette métrologie individualisée ne diminue pas I’'importance des normes
et des habitudes dans les pratiques de travail. Mais si elles ne devaient
plus étre que le seul motif d’action, on comprend que ’activité paysanne
perdrait tout ce qui fait sa substance, a la fois éthique et politique. Pris en
étau entre deux formes de normativité, la pesanteur administrative et la
précarisation économique, nombreux sont les agriculteurs qui souffrent,
jusqu’a parfois ne plus voir d’autre solution que de mettre fin a leur vie —
une vie dont le sens a été annihilé (Bitoun, Dupont, 2016).

Sans métrologie paysanne, sans agriculteurs conscients de leur place
sur terre, comment pourrait-il y avoir une agriculture vertueuse ? Le
« bon sens » paysan a longtemps transmis un ethos, fondé dans des

55. Les verbatims cités ont tous pour origine le projet PlantCoopLab (voir chapitre 1).



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

habitudes et des traditions. Il est aujourd’hui appelé a se renouveler
dans une éthique agricole assumée, en prenant appui sur une sagesse
pratique, une disposition a décider d’un juste milieu, a établir des choix
dans la visée de la vie bonne. Ces choix concernent notamment I’enga-
gement des agriculteurs a nous nourrir de fagon saine et a prendre soin
des milieux vivants d’une maniére différenciée et juste. La visée de la
vie bonne sous-tend une éthique des relations entre humains (agriculture
équitable et juste) et une éthique du « bon usage » de la nature (Larrére,
Larrere, 1997 ; agriculture écologique). De plus, elle s’élargit a une
éthique des relations avec les autres étres vivants, convertissant 1’agro-
écologie en une « agroécosophie » (Pouteau, 2020 et 2025). Une éthique
des vertus agroécosophiques engage une reconnaissance de partenaires
avec qui il s’agit de travailler, et donc de coopérer. Au-dela des seuls
humains et animaux, ce sont majoritairement des plantes, des partenaires
hors norme car indissociables d’un double enracinement, dans la terre
et dans le milieu ambiant. Ce sont avant tout les relations avec elles
(qu’elles soient cultivées ou cueillies) qui distinguent une agriculture
paysanne vertueuse d’une exploitation industrielle prédatrice.

Ethique des vertus et naissance des agroécologies

L’exercice de la vertu conditionne une vision politique dans laquelle
la vie morale de la cité repose sur des métrologies totalement singulari-
sées, et cependant non égoistes. Elles le sont d’autant plus que « selon le
meilleur » la vertu comme juste milieu est aussi « un sommet » (Morel,
2017). Bien que relatif a soi, ce sommet reléve d’une universalité. C’est
pourquoi la vertu est exemplaire (Morel, 2023). Cette vision renouvelle
complétement notre compréhension de 1I’exemplarité. Est exemplaire
ce qui fait preuve d’une universalité¢ dans la plus grande singularité,
et non un mod¢le auquel se conformer, ni une exception accidentelle
devant laquelle s’extasier. A ’inverse, I’hétéronomie issue des normes
extérieures ou méme d’habitudes héritées par tradition sans ré-inter-
rogation conduit a des disproportions, et donc aux exces du « jamais
assez » ou « toujours plus », puisqu’il n’y a alors plus de juste milieu.
Ceci commence avec le remembrement, la standardisation des variétés
et des conditions de culture qui signent la destruction de la « condition
terrestre » (Gosselin, Bartoli, 2022), ¢’est-a-dire une déterrestration de
I’agriculture qui efface les relations uniques de proportion et les rythmes
auxquels s’ajustaient les communautés paysannes. Tout devient indif-
férent et interchangeable, il n’y a alors plus de mesure, mais seulement
des calculs qui aplanissent toutes les différences.

11 en ressort une suite de pertes d’un ethos, de repéres et de sensibi-
lités paysannes, qui en contrepartie permet la naissance d’une nouvelle
conscience éthique. Pour la premicre fois, celle-ci s’énonce et s’affirme



CAUSE VEGETALE

par des prises de position et des engagements. Rappelons que I’agroéoco-
logie n’est pas née dans des laboratoires ni dans des politiques agricoles.
Au contraire, elle est le fruit de mobilisations paysannes et de mouve-
ments sociaux qui se sont construits de manicre critique en réaction
a I’industrialisation de 1’agriculture (Giraldo, Rosset, 2018 ; Levidow
et al., 2014). Ils émergent du sein méme de la déterrestration agricole,
marquée par un appauvrissement accéléré des sols et une dépossession
des paysans de leur autonomie (Bertrand, 2018 ; Foster Bellamy, 2011).
Refusant I’hétéronomie de I’uniformité, les agroécologies sont plurielles
et prouvent leur capacité a faire école ou mouvement, méme a petite
échelle. Comme expression d’une métrologie a la fois universelle et
singuliére, leur force politique réside dans leur exemplarité, rendue
manifeste par leur capacité a inciter les pouvoirs publics a se saisir de la
question et a la traduire dans des normes. D’abord désirée et recherchée,
I’institutionnalisation de 1’agroécologie réintroduit une hétéronomie qui
suscite en retour de nouvelles tensions et de nouvelles mobilisations
(Giraldo, Rosset, 2018), induisant des dynamiques d’appropriation d’une
¢éthique agricole encore en construction.

Faire modele, un dynamisme agroécosophique

Lorsque nous avons demandé a des praticiens des plantes « comment
nourrir I’avenir ? », les réponses se sont trés vite organisées autour de
I’idée de « faire modele » ou « faire école » :

« Peut-étre pas [un] “modéle*, mais comment donner envie d’ouvrir des
voies/voix ? Comment étre contagieux ? » (agriculteur, Sologne, 2022)

Exprimée de fagon différente, cette aspiration est aussi manifeste
parmi les cueilleurs interrogés, se traduisant notamment par des fiches
techniques et un guide de bonnes pratiques (Pinton, chapitre 2). Elle
oscille entre vouloir instituer de bonnes pratiques selon une logique
d’instruction et de probation, et prendre la mesure d’une nouvelle
puissance d’agir qui est de devenir soi-méme modele ou école — étre
vertueux — pour pouvoir faire modeéle ou école — étre exemplaire. C’est
une position trés différente de celle qui voudrait revenir a des traditions
et des habitudes, a un ethos passé. Au contraire, elle assume plus ou
moins consciemment I’idée que nous sommes des étres inachevés, a
1’école dans un devenir moral, une dynamique d’autocréation. A 1’in-
verse d’ une conformation morale qui est seulement régressive, il s’agit
de susciter des batisseurs d’avenir dans une suite potentiellement illi-
mitée de la force politique originaire de I’exemplarité vertueuse. Le
modele, ¢’est de faire modéle.

Il n’est pas indifférent que cette aspiration s’exprime dans le contexte
de I’agriculture. Nous ne sommes plus ici dans une écologisation des
pratiques, une agroécologie, mais dans une « virtuosité » des pratiques,



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

une écologisation de soi qui conduit & une agroécosophie. Ce n’est que
lorsque que nous sommes ramenés a des proportions avec la nature, non
pas idyllique mais travaillée et qui nous travaille, une nature inscrite
dans les rythmes du macrocosme, qu’il est possible de parler de vertu.
Les plantes sont ici plus que de simples partenaires de travail, elles
sont les médiatrices d’une mise en relation par laquelle les praticiens
peuvent faire I’expérience d’un devenir moral agroécosophique. Plantes
et humains sont placés en miroir, ainsi que I’exprime un maraicher de
facon lapidaire :

« Mon travail, c’est le leur, et réciproquement. » (maraicher, Sologne, 2022)

La reconnaissance de I’agentivité végétale est la condition de possi-
bilité d’établir un juste milieu pour soi, avec et pour autrui. Elle est
cependant ce qui résiste a une énonciation et a une revendication expli-
cite, si ce n’est par I’affirmation du théme récurrent de 1’organicité et
du biologique, qui fait sens autour d’une « primauté du vivant » (Bourg,
Swaton, 2021) : agricultures biodynamique, biologique, naturelle, régé-
nérative, paysanne, permacole, écosystémique, syntropique ou méme
sauvage. Pour que le lien entre organicité et agentivité végétale devienne
explicite, il est nécessaire de décrypter d’abord les obstacles qui font de
I’agentivité des plantes une boite noire livrée a toutes les spéculations
et exploitations.

L'AGENTIVITE VEGETALE, POINT AVEUGLE
DES PRIORITES AGROECOLOGIQUES

Le xviire siécle est le siége de transformations multiples, dont celle
des représentations de 1’agentivité végétale. Cette transformation se
comprend au vu de I’essor simultané des sciences du végétal et de I’agro-
nomie. Elle s’est traduite par une refonte de la fagon de concevoir les
origines de 1’agriculture, le développement des plantes, et finalement le
principe méme de la vie végétale. Mais sans pour autant en finir avec la
question de « qu’est-ce qui fait pousser les plantes ? »%¢, qui aujourd’hui
est reposée a nouveaux frais.

La domestication des plantes est-elle instrumentale ?

L’une des transformations majeures du XVIII® siécle est la naturalisa-
tion du politique instaurée par les physiocrates, en rupture compléte avec
le régime relationnel du monde paysan avec la nature (Bertrand, 2018).

56. Théme du 21°¢ séminaire annuel d’ethnobotanique du domaine européen du Musée de Salagon
(12-14 octobre 2023, actes a paraitre). https://www.musee-de-salagon.com/fileadmin/mediatheque/
salagon/documents/Documents_generaux/2023/Programme_s%C3%A9minaire_2023.pdf (consulté
le 9/12/2025).


https://www.musee-de-salagon.com/fileadmin/mediatheque/salagon/documents/Documents_generaux/2023/Programme_s%C3%A9minaire_2023.pdf
https://www.musee-de-salagon.com/fileadmin/mediatheque/salagon/documents/Documents_generaux/2023/Programme_s%C3%A9minaire_2023.pdf

CAUSE VEGETALE

Est alors édifié un nouveau mythe historique de 1’agriculture, marqué par
la rationalisation des activités agricoles, que 1’art contribue a propager
(Clavilier, 2009). Ainsi en va-t-il de I’histoire de la domestication des
plantes en Occident. A I’heure actuelle, celle-ci repose presque exclusi-
vement sur une hypothése naturaliste fondée sur le hasard (domestication
spontanée) et la nécessité (famine, climat), le tout guidé par une volonté
d’instrumentalisation. Ce récit fagonné par le modéle libéral anglo-saxon
ne remonte pas plus loin que Darwin : la compétition et la sélection du
meilleur seraient le mode¢le explicatif a la fois de I’évolution naturelle, de la
domestication, et finalement de toute 1’histoire (Amzallag, 2023). La préda-
tion serait ainsi la condition incontournable de notre survie. On retrouve ce
préjugé méme chez des praticiens d’une agriculture écologique :

« Pour moi le sauvage, c’est le rapport a la plante. Domestiquer c’est une
question de contréle. » (maraicher, Sologne, 2022)

« Cette culpabilité quand on parle de domestication des plantes, est-ce qu’on
les dégrade les plantes en agissant ainsi ou on les éleve ? » (agriculteur,
Sologne, 2022)

Or, la diversité des contextes de domestication et de leurs consé-
quences invite a renoncer aux explications universalistes et a d’autant
mieux mesurer la singularité du berceau situé¢ au Proche-Orient. 11 est
en effet le siege d’une révolution d’ou sont sorties les premieres civili-
sations, dont nous avons hérité, en perpétuant ainsi une relation unique
qui a traversé treize millénaires. Le préhistorien Jacques Cauvin (1997)
avait été le premier a lier cette révolution a une transformation mentale
majeure qu’il qualifie de « naissance des religions ». Allant au-dela,
Nissim Amzallag (2023) établit que la composante cosmologique n’est
pas un phénomeéne annexe, mais une dimension intrinséque a la domes-
tication. En toute logique, 1’idée méme de domestication ne pouvait
pas préexister a son invention, il fallait un autre motif que celui d’une
action utilitaire. II fallait un phénomeéne originaire®’, a la fois naturel
car survenant réellement dans la vie concréte, et surnaturel car mis en
relation avec une puissance cosmologique (encadré 5.3).

Si, comme ’affirme Amzallag, les rites funéraires de domestication
ont abouti a un recentrage du cosmos autour d’un nouveau type d’étre
divin — un « dieu-homme » qui pourrait préfigurer une culture promé-
théenne —, on doit conclure que les nouvelles plantes dépositaires de
I’énergie des défunts sont elles aussi investies d’une puissance d’agir qui
leur est propre, et donc que les plantes sont agentives. Il en ressort ’idée
qu’une puissance agissante, ici nommée « vitalité », traverse les plantes
autant que les humains, vivants et morts, en en faisant des apparentés. Ils
le sont non parce qu’ils ont un méme ancétre biologique, mais parce qu’ils

57. Voir note 2 de I’introduction.



117
5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

constituent ensemble des alliances ou des « blocs de devenir » (Deleuze,
Guattari, 1980, p. 291). Ce sont plus que de simples relations de proximité
ou de familiarité, ce sont des liens de parenté cosmologique qui auto-
risent la coexistence de plusieurs registres ontologiques (Descola, 2005 ;
Grésillon et al., 2023). Une ontologie animiste y verra des liens de filiation
entre plantes et humains comme on en trouve dans des cultures autoch-
tones (Brunois-Pasina, 2018 ; Congretel, 2020 ; Gosselin, Bartoli, 2022).
Une ontologie analogique les attribuera a un principe de vitalité qui établit
une continuité avec les mondes invisibles dans un gigantisme cosmolo-
gique (Breda, 2016). Ceci fait de plus écho aux ontologies paysannes qui,
avant que les physiocrates n’instaurent le nouveau mythe historique de
I’agriculture, étaient reliées aux rythmes du macrocosme. Si I’on admet
que I’origine de la domestication n’est pas instrumentale, mais macro-
cosmique, ne faut-il pas dés lors relativiser le seul calcul agronomique et
préter attention aux vertus d’une juste mesure agroécosophique ?

Encadré 5.3. Des rites funéraires de domestication

La thése d'une origine funéraire des premiéres plantes domesti-
quées repose sur un faisceau convergent de données archéologiques
et biologiques (Amzallag, 2023). Cette domestication est rendue
possible par les conditions climatiques du Levant et le contexte funé-
raire ou elle se produit. Ensemble, ils favorisent I'apparition d'un
syndrome de domestication spontané — défini par la modification
simultanée, et non pas progressive, de sept types de caracteres®.
Il sagit donc d’un phénomeéne émergent qui introduit une disconti-
nuité radicale avec les propriétés antérieures : ce sont de « nouvelles
plantes » qui apparaissent dotées de propriétés « survitales » (ayant
une vitalité augmentée) et semblent témoigner d'un transfert de
vitalité des défunts. Or, ce phénomene sporadique ne peut étre
maintenu dans la descendance qu'a la condition d'une exposition
répétée aux mémes conditions, ce qu’un rituel religieux attribuant
un caractére sacré aux « graines-ancétres » rend plausible. De fait,
les données archéologiques et biologiques attestent |'importance de
pratiques funéraires dont le but semblait étre de prendre part a une
puissance cosmologique de vitalisation. Qui plus est, on retrouve
cette préoccupation pendant des millénaires dans les rites religieux
liés a des divinités garantes de la vitalité de la nature (Dagan, Adonis,
Déméter, Osiris).

58. Ce syndrome est un identifiant non exclusif de la domestication et n’est pas observé dans
tous les cas. Dans le foyer du Proche-Orient, qui semble étre le plus ancien, il est manifesté
par un groupe primordial de sept espéces (blé amidonnier, engrain, orge, pois, lentille, pois
chiche, lin), auquel s’ajoutent sans doute une dizaine d’autres espéces (dont le seigle et le
haricot). Celles-ci apparaissent plus ou moins simultanément, ce qui suggere un phénomene
de « domestication conjuguée » (Amzallag, 2023).



CAUSE VEGETALE

Lagentivité des plantes est-elle animalesque ?

Toujours au XVIIIE siécle, I’équivalent général « grains » ou « blé »**
institué par les physiocrates porte au premier plan le réle de I’animal
dans I’accumulation de richesse, a la fois comme instrument de labour
et comme source de fumure pour engraisser la terre, et donc les plantes
(Bertrand, 2018 ; Clavilier, 2009). Cette naturalisation économique
repose entiérement sur 1’idée que plantes et animaux sont constitués
de matiére organique et qu’il s’agit dés lors de « nourrir » les plantes
(Delaporte, 1979 ; Pouteau, 2018). Rapportée aujourd’hui au métabo-
lisme de 1’azote, cette idée continue de dominer la scéne agricole, en
matiére de nutrition azotée des plantes et du nouvel équivalent général
rebaptisé « protéines végétales ». Elle sous-tend une réification des étres
vivants rapportés a des quantités de matiére et une compréhension ambi-
valente de la frontiére animal/végétal. D un c6té, les plantes seraient
« des sceurs des animaux » (Grésillon et al., 2023)%, n’en différant que
par degrés de complexité et de performance. De I’autre, elles seraient
des « choses passives » a I’instar de matériaux inertes, dépourvues de
subjectivité et réduites a une vie mécanique (Gerber, Hiernaux, 2022 ;
Ryan, 2012). Ces deux positions ne sont qu’apparemment contraires.
En réalité, elles sont toutes deux tributaires d’un triple zoomorphisme.
— Zoomorphisme psychologique. 1’animal est la forme fondamentale
de notre pensée, forme « animalesque » par laquelle 1’entendement
procéde et a laquelle il assimile tout ce qui entre en contact avec lui
(Houle, 2011).

— Zoomorphisme théorique. 1animal est le moule théorique de notre
compréhension du vivant qui, dans sa totalité, se compose de formes
plus ou moins parfaites, inférieures ou dégradées (Delaporte, 1979 ;
Pouteau, 2021 [2014]).

— Zoomimétisme. L’animal est le modéle de la machine qui repro-
duit, imite ou prolonge sa gestuelle, a commencer par les automates
(Descartes, 1998 [1637] ; Canguilhem, 2009) et aujourd’hui les techno-
logies intelligentes.

Au prisme de ce triple zoomorphisme, le mécanisme devient le socle
quasi incontournable de toute compréhension et de toute forme d’action

59. La re-sémantisation du « blé », terme qui jusqu’alors désignait toutes sortes de plantes
cultivées, par une ontologie du blé-froment établit la culture de gros grains comme seule culture
de production et transformatrice de revenus. « La premiére doctrine capitaliste de I’équivalent
général n’est donc pas a proprement parler une théorie de la monnaie mais la vision fantasma-
gorique, presque alchimique d’une formule permettant a la marchandise “blé-froment” de
métamorphoser la terre en or » (Bertrand, 2018, p. 33).

60. Les nombreuses allusions aux similarités entre plantes et animaux se traduisent dans la
presse de vulgarisation scientifique par I’idée que les plantes seraient « des animaux comme
les autres », comme le souligne un dossier spécial paru dans Pour la science, hors-série 101,
novembre-décembre 2018, p. 15.



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

légitimes aux yeux de la science. Quels que soient les mérites attribués
aux plantes par ailleurs, celles-ci n’en restent pas moins des animaux infé-
rieurs voués a une demi-vie mécanique. Cette vision s’applique d’ailleurs
a ’ensemble des étres vivants. Dans la pratique, tout corps animé de vie
demeure congu comme une chimie mécanique ou une mécanique chimique.
On peut ainsi vouloir « libérer » les animaux (Singer, 2012 [1975]) tout en
validant le nivellement de leur matiére avec celle des plantes, les deux étant
supposées interchangeables, et tout en acceptant I’enfermement des cellules
animales dans des incubateurs pour produire de la « viande in vitro »,
autrement dit une chair animale présumée apathique (Porcher, 2019).
L’équivalent général « protéines végétales » trouve ainsi sa 1égitimité dans
une logique de substitution chimique des corps réduits a des ressources
matérielles. Mais si I’agentivité des plantes n’est pas animalesque, mais
macrocosmique, ne faut-il pas 1a aussi relativiser le calcul thermodyna-
mique pour se resituer dans une juste mesure agroécosophique ?

Lagentivité des plantes est-elle inerte ?

Au XVIIE siécle, le sens du verbe « végéter » subit une inflexion, sans
doute liée au nouveau regard porté sur le monde végétal®'. Au sens initial
de croitre et se développer en manifestant une vigueur se substitue 1’idée
de pousser difficilement, voire mener une vie inerte, c’est-a-dire plus
ou moins son contraire. En grec ancien, la nature (phusis) et le végétal
(phuton) partagent la méme racine et désignent aussi ce qui croit. Seule
une conception des plantes comme maticre organique peut expliquer ce
revirement. Celui-ci montre toute I’ambiguité de I’équivalent général
grain ou blé, qui doit avoir la méme stabilité et la méme inertie que I’or
ou I’argent, mais qui ne posséde de valeur que parce qu’en réalité il
possede le pouvoir de croitre et se développer.

C’est aussi toute I’ambivalence du pouvoir germinatif des semences qui
est une forme d’activité purement intensive, sans extension dans I’espace
et le temps. Elle est une « prime force » établie dans une « vie immobile »,
une force, non pas endormie, mais activement dormante ou quiescente :
« simple dormait en la graine la force » nous dit Goethe (1999 [1790]). Ce
pouvoir germinatif n’est pas pour autant identifiable a la matérialité de la
graine, puisqu’il peut étre perdu au cours du temps ou des circonstances.
C’est néanmoins sur cette ambiguité que se construisent les controverses
sur I’appropriation du vivant. On ne peut posséder le pouvoir de végéter,
qui est immatériel, mais on doit cependant garantir qu’il est bien présent
dans les graines vendues, qui sont quant a elles assimilées a du « matériel »
pour leur commercialisation (Desclaux, 2020). Dans les faits, on ne
peut réellement prendre possession que des conditions matérielles dans
lesquelles s’exprime I’agentivité végétative.

61. Voir par exemple : https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0283.


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0283

CAUSE VEGETALE

Les débats actuels sur la vie psychique des plantes viennent a propos
redonner une actualité a cette agentivité, que le sens actuel de « végéter »
a perdue. IIs ne font que réactualiser la question posée au XVIII® siécle
de savoir si les végétaux, qui sont désormais comparables aux animaux,
peuvent aussi souffrir et se mouvoir. Rappelons que toutes les fonctions
attribuées aux plantes — nutrition, respiration, reproduction, etc. — sont
en réalité empruntées aux animaux par analogie. Le « tournant végétal »
actuel (voir I’introduction) qui entend reconnaitre une altérité des
plantes, a savoir une différence positive, ne fait que parer le végétal des
attributs jusqu’ici reconnus aux seuls animaux : sociabilité, communica-
tion, sensibilité, intelligence. Ainsi, cette derniére serait définie comme
la « capacité a résoudre des problémes » (Mancuso, Viola, 2018 ; Calvo,
Lawrence, 2022). Mais on pourrait demander : quels « problémes » ?
S’agirait-il du probléme de croitre et se développer ? Dans ce cas,
pourquoi vouloir préter aux plantes une « ame sensible » ou une intel-
ligence ? Pourquoi ne pas en revenir a la notion d’« ame végétative »,
au sens originel de croitre et se développer ? Est-ce parce que celle-ci
apparait aujourd’hui périmée, voire non scientifique (encadré 5.4) ?

Réactiver la grammaire de I’ame nutritive et générative, que ce soit
pour la louer ou la critiquer, participe aujourd’hui du projet heuristique
de réévaluation du statut des plantes (Grésillon ez al., 2023 ; Hiernaux,
2020 ; Marder, 2021 [2011]). Pour cela, il faut surmonter le préjugé selon
lequel la vie nutritive serait une demi-vie, qui maintiendrait les végétaux
en position d’infériorité. En réalité, il n’y a pas de « demi-ame », mais
des régions de 1I’ame, qui toutes dépendent de 1’ame nutritive (threptike
psyche) car elle « se retrouve aussi dans les autres ames » (Aristote,
2001, I, 415a23-25). Qui plus est, elle est également « générative »
(gennétike), permettant aux étres vivants de « produire un autre étre
pareil a eux [...] afin de participer de 1’éternel et du divin autant qu’ils le
peuvent » (ibid., 11, 415a28-29). C’est justement chez les plantes que ce
caractére est le plus visible et nous apparait aussi le plus parfait. Chez les
animausx, il se cache dans les plis de la vie sensible et de la finitude. Dans
sa thése de la « vie nue », Claude Bernard avait déja exposé 1’idée que
la vie est compléte autant pour les plantes que pour les animaux, et non
que c¢’est une demi-vie (Bognon-Kiiss, 2024). Il concevait d’ailleurs une
fusion absolue entre génération et nutrition, interprétée comme une géné-
ration continue®. Si donc 1’agentivité des plantes n’est pas inerte, mais
(ré)générative, n’y a-t-il pas lieu d’en faire un repére d’un « parcours de
reconnaissance » de la part des praticiens ?

62. La nutrition comme génération continue invite a distinguer la digestion, qui est seulement
analyse, de la nutrition proprement dite, qui est nouvelle synthése et dont le siege est le foie.
La néo-glycogenése est ainsi chez I’animal I’analogue de la photosynthése chez les plantes.



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

Encadré 5.4. L'« ame végétative », un ressort épistémologique ?

« Dans ['esprit des lecteurs actuels, invoquer |""4me des plantes”
a toutes les chances d’éveiller le soupgon. Pas seulement parce
qu’il semble absurde d’attribuer une dme a un étre autre qu’hu-
main, mais également en raison de la profonde méfiance que nous
avons acquise envers la charge métaphysique de ce terme désuet et
archaique : 'dme. [...] L'ame et les plantes, I'entité la plus éthérée et
Ientité la plus terrestre, se trouvent dés lors unies par leur exclusion
dans le champ des discours philosophiques respectables depuis la
fin de I'époque moderne. » (Marder, 2021 [2011], p. 264)

Michaél Marder aurait pu ajouter que c'est justement du fait de cette
charge historique que |'expression « ame végétative » est devenue illi-
sible, coupée de sa définition d'origine. Rappelons toutefois que le
projet d'Aristote est avant tout d’ordre épistémologique. L'habilitation
ontologique du mouvement (kinesis) est le prérequis pour édifier
une science de la nature ou Physique (Aristote, 2002, lll, 200b12-17 ;
201a10-12 ; Brague, 1990). De facon analogue, I'habilitation ontolo-
gique de I'dme (psyché) comme principe d'animation permet d'assurer
la légitimité d'une science du vivant — ou biologie, qui dépend ainsi
d'une science de I'ame — ou psychologie (Aristote, 2001, I, 412b10-17 ;
IV, 415b8-28 ; Cantin, 1946). Dans un cas comme dans |'autre, ce ne
sont pas des conditions accessoires, mais absolument nécessaires et
fondées dans une approche empirique de la nature.

L'« &me végétative » est une expression insécable. Elle n'est pas
I’dme que posséderaient les plantes, elle est le principe végétatif
lui-méme, c'est-a-dire le principe d'animation qui se manifeste empi-
riqguement par la nutrition et la (ré)génération. Loin d’une simple
spéculation métaphysique, elle apporte un fondement indispensable
pour penser |'agentivité végétale, qui sinon resterait une abstraction
assimilable & une fonctionnalité ou & un mécanisme.

L'AGENTIVITE VEGETALE, UN PARCOURS
DE RECONNAISSANCE

Reconnaitre I'agentivité végétale, un espace moral
de coopération

Agentivité et intelligence ne se situent pas dans les mémes registres de
reconnaissance®. Cette distinction refléte dans une certaine mesure la diffé-
rence entre vertu éthique et vertu intellectuelle : entre éthique en pratique et
éthique en principe (voir plus haut). Certes, attribuer aux plantes des facultés

63. Le terme « parcours de reconnaissance » est emprunté a Paul Ricceur (2004). Dans son
ouvrage du méme nom, il distingue la reconnaissance d’un objet (naturaliste), la reconnaissance
de soi-méme (subjectivité) et la reconnaissance mutuelle (relationnelle) qui ensemble fondent
une pensée de I’agir.



CAUSE VEGETALE

telles que la sociabilité, la communication, I’apprentissage, la mémoire est
une fagon de leur porter attention et de sous-tendre une valeur morale, voire
une « dignité ». Mais ceci ne dit pas comment traduire cette dignité au
plan de I’action. Comment devrait-on cultiver des plantes « intelligentes »,
comment les « dignifier » (Pouteau, 2022) ? Au contraire, reconnaitre
I’agentivité des plantes — qu’on peut aussi nommer vitalité, force de
croissance ou puissance générative — mobilise des modes d’attestation qui
s’¢laborent empiriquement dans 1’expérience, et qui supposent une recon-
naissance relationnelle (Mouret, chapitre 3). Il n’est alors pas nécessaire de
savoir a priori si les plantes éprouvent des émotions, ressentent, pensent,
ou mémes meurent. Il nous suffit de préter attention a leur part agentive
telle qu’elle se révele dans la pratique. Cette thése a précédemment conduit
Jacob von Uexkiill (2010 [1956]) a une toute nouvelle compréhension de
la subjectivité animale lue a travers les comportements des animaux. Mais
cet argument a aussi des prolongements pratiques évidents.

Préter une agentivité aux végétaux sous-tend d’emblée des manicres
de faire, d’agir et de travailler : les plantes poussent-elles, ou les forgons-
nous a pousser ? Nous entrons ici dans la complexité du réel ou il existe
une infinité de degrés entre deux extrémes, non-interaction et préda-
tion. Nouer une relation de travail implique une action pratique, vécue
dans les contradictions et les difficultés d’interaction. Il en résulte un
espace moral concret ou peut s’exercer une éthique du juste milieu, a
la différence d’une absolutisation dans un espace idéal finalement sans
consistance. Le travail vivant se situe dans cet espace moral ou il devient
possible de disputer la part agentive du vivant jusqu’ici réduite au
mécanisme. Ce qui nous améne a cette reconnaissance, c’est 1’exercice
effectif, la pratique vécue, I’activité agentive du vivant dans le champ du
travail. Ceci conduit les praticiens des plantes a établir non simplement
des sociabilités, mais aussi de justes rapports de proportion :

« Sur certaines plantes en particulier, tu es toujours un peu dans la tension
entre est-ce que tu lui apportes du bien, ou est-ce que tu en prends trop. C’est
toujours ce point d’équilibre... » (cueilleur, Puy-de-Dome, 2022)

L’idée de coopérer restitue la recherche de tels rapports de proportion,
en reconnaissant la part agentive des plantes mise en partage avec le travail
humain (Pouteau, a paraitre). Elle permet aussi de déceler une compré-
hension de I’agentivité végétale dans les propos des praticiens rencontrés,
ou I’on constate que les points d’achoppement récurrents portent sur la
« chimie » et la « génétique », la dépendance et la « déconnexion » et
dessinent en creux un parcours de reconnaissance plus sensible.

Un parcours de reconnaissance critique

La génétique comme la chimie sont des modalités qui visent a
orienter la croissance et le développement des plantes. Génie chimique



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

(engrais de synthése, pesticides, additifs) et génie génétique (hybrides
F1, OGM, NGT*) sont en quelque sorte le dehors du dedans de ’autre,
I’un agissant de I’extérieur sur 1’agentivité végétale, tandis que I’autre
s’exerce de I’intérieur. Ensemble ils aboutissent a 1’encastrer dans un
processus de fabrication a la fois du milieu externe et du milieu interne.
Ainsi encastré, le caractére spontané et autonome de 1’agentivité apparait
minoré et devient un simple parameétre dans une gigantesque équation de
contréle des moyens, orientée vers la seule quantité matérielle (quintaux,
calories, protéines, carbone, biomasse). Une telle transformation n’est
elle-méme possible qu’a la condition d’un recours exponentiel au génie
mécanique (extraction, fabrication, transport, infrastructure, etc.) et a
tout ce qu’il en colte a I’échelle planétaire. Les agriculteurs sont ainsi
acculés non seulement a acheter semences et intrants, mais aussi les
infrastructures et les machines qui vont avec.

La critique portant sur la dépendance et la revendication d’autonomie
qui ’accompagne vient plus ou moins directement pointer ces formes d’en-
castrement de I’agentivité des plantes et leur répercussion sur le travail
agricole. Ce sont d’abord les étres végétaux qui ont perdu en autonomie :

« Intégrer des plantes autonomes et vivaces permet de retrouver un autre
équilibre qu’on a complétement perdu quand on ne fait que des plantes
annuelles sur un écosysteme. » (formateur-designer, Sologne, 2022)

Dans un premier temps, cet encastrement a permis une augmentation
du bien-étre des humains. Mais simultanément, les chaines de dépen-
dance se sont déplacées vers un échafaudage technique qui déconstruit
et invisibilise les relations proportionnées avec les plantes et les milieux.
Loin d’étre réduite, la vulnérabilité n’a fait que changer de nature en
devenant plus insidieuse, car abstraite et « déconnectée ». Cette décon-
nexion a d’abord touché les plantes, ces étres de prime abord « connectés
a tout » dans une unité macrocosmique (Pouteau, 2023). Entamée avec
la chimie des engrais et la génétique des hybrides F1, elle s’est amplifiée
avec la chimie des pesticides et la manipulation moléculaire des genes,
avec des conséquences en cascade.

« Moi par exemple je cultive des graines de fagon écosystémique [...] Ca
veut dire qu’on travaille avec la nature et on fait un travail qui ne peut étre
garanti par la nature. Donc les récoltes ne sont pas garanties. [...] Je me suis
rendu compte ces derniéres années que j ai de moins en moins de problemes
phytosanitaires, au niveau des maladies, mais aussi des insectes nuisibles.
Donc pendant un certain temps j étais trés content, j’ai vu une évolution au
bout de trente ans. C’est assez satisfaisant de dire : on fait quelque chose et

64. Les NGT (new genomic techniques) ou NBT (new breeding techniques) sont les nouvelles
techniques génomiques permettant de modifier le génome d’un organisme. Leur statut juridique
vis-a-vis de la réglementation européenne sur les OGM n’a pas encore été tranché (https://
agriculture.gouv.fi/les-nouvelles-technologies-de-selection, consulté le 10/03/2025).


https://agriculture.gouv.fr/les-nouvelles-technologies-de-selection
https://agriculture.gouv.fr/les-nouvelles-technologies-de-selection

CAUSE VEGETALE

apres ¢a tient la route, c¢’est formidable. Mais je vois que méme les nuisibles,
Je veux dire... les insectes se meurent. Je ne suis plus sir si ¢’est ma culture
écosystémique... ou si ¢ est la disparition de la biodiversité. Je veux dire... il
y a des insectes, je ne les trouve plus dans les jardins. Mais qu’est-ce qu’on a
fait a nos écosystémes, c’est incroyable ! » (artisan semencier, Sologne, 2022)

La part critique du parcours de reconnaissance sous-tend un question-
nement. Dans un contexte profondément déstabilis¢, comment rétablir
des relations proportionnées avec 1’agentivité végétale ? La reven-
dication du « biologique » peut-elle résister a une logique de calcul
rapportées a des quantités de matiére ? Comment ne pas calculer, mais
mesurer 1’agentivité nutritive et régénérative en reprenant appui sur une
métrologie du juste milieu ?

Un parcours de reconnaissance sensible et soucieux

De fagon plus discréte et sensible, une considération de I’agentivité
végétale s’exprime aussi dans les propos. D’une part, une reconnais-
sance objective de ce que font les plantes : « elles poussent », « elles
apparaissent ». D’autre part, une attestation de ce qu’elles nous font
faire : « je seéme », « je taille », « je ramasse ». Ce sont la deux formes
de témoignages sur ce qui se dissimule sous un vétement de silence et
d’immobilité apparente. Et parce que les praticiens sont des témoins, ils
peuvent des lors aussi devenir des « sentinelles » (Pinton, chapitre 2)
ou des « gardiens ». La reconnaissance pudique d’une expérience de
rencontre intersubjective avec les plantes est évoquée a mots couverts,
sous les termes de « joie » lorsqu’il s’agit de « retrouvailles » et de « tris-
tesse » lorsqu’elles « disparaissent », voire par une phrase interrompue
et suivie d’un silence : « ¢’est vraiment... ».

« Le sentiment de tristesse, quand méme, il est lié au fait qu’on a créé un
lien. Parce que si tu ne crées pas de lien avec le territoire, avec un site, tu ne
peux pas étre triste. Et ¢a, il y a plein de métiers ou tu ne crées pas de lien.
C’est quand méme des métiers ou tu crées du lien. » (cueilleuse-agricultrice,
Puy-de-Dome, 2025)

De fagon plus expressive, I’incertitude que suscite 1’altérité de 1’agen-
tivité végétale par son mutisme et son absence de mouvement se traduit
par des dilemmes. « Jusqu’ou je peux aller avec toi ? » demandait un
cueilleur a I’une de ses plantes (Puy-de-Dome, 2023). Tailler, faucher,
cueillir sont a I’évidence des gestes qui n’ont de sens qu’avec des plantes.
I1s supposent une confiance dans le fait qu’ils ne vont pas compromettre
I’intégrité et la survie végétale, et au contraire méme stimuler la vigueur
générative. Tout 1’art de 1’¢lagage et de la cueillette tient dans cette
compréhension, ou plutdt intuition, qu’il est possible de trouver un juste
milieu. A I’inverse, lorsqu’il s’agit de prélever une plante entiére, le



5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

dilemme continue de peser. C’est le cas pour la cueillette de gentiane
(voir plus haut), mais aussi pour certains cultivateurs.

« Je suis nouveau dans le maraichage, mais j’ai ce probléme-la. Quand j’ai
passé des semaines a cultiver, ¢a me fait quelque chose de les arracher pour
les manger. Elles étaient la et tout d’un coup j’ai toute cette planche dont je
m’occupais et elles ne vont plus étre la. C’est vrai que j'y pense un peu... »
(maraicher, Sologne, 2022)

Dans la cueillette, « il y a un vrai travail sur soi, d’accepter que les
choses n’évoluent pas forcément au rythme que tu voudrais » (cueilleur,
Puy-de-Déme, 2025). Il n’y a pas de prise sur les temporalités, parfois
trop courtes avec « tout en méme temps », ou au contraire parce qu’il
faut attendre. « On ne peut pas prévoir » et on est obligé de 1’accepter
car il n’y a pas de possibilité de « se battre contre » par I’artificialisation
comme dans ’agriculture. « L’adaptation, c’est le déplacement ». La
puissance générative reste non appropriée dans le geste d’« entretenir »,
de soupeser la part a prendre et la part a laisser, d’aller chez les plantes
lorsque celles-ci résistent a la mise en culture, de ménager un intervalle
de rencontre possible qui lui aussi reste non appropri¢, ouvert a I’impro-
visation (Javelle, chapitre 6).

« Dans la culture des plantes, moi le lieu je I’ai choisi aussi en fonction de
la diversité de biotopes qu'il y avait. L’idée, c’est pas de justement imposer
des plantes qui sont pas dans le biotope. Le thym s’il y en a, t’en as. C’est
des plantes qui se plaisent, qui pousseraient la presque naturellement. »
(cueilleuse, Puy-de-Dome, 2025)

Au contraire, pour I’agriculteur, la possibilité de stocker et de resemer
fait oublier la condition premicre d’une métrologie du juste milieu face
a une nature changeante, qui peut tout remettre en question. La question
de I’« entretien » semble résolue, mais elle est en réalité¢ déplacée vers
la nécessité d’une « conservation vivante » des semences. Ceci leur
permet de coévoluer avec les conditions in sifu et remet aussi en surface
la réalité de I’agentivité végétative, qui n’est effective qu’en acte — et
non dans un silo ou un frigo.

POUR UNE AGROECOSOPHIE AVEC LES PLANTES

Végéter est le propre de ce qui n’a ni fin(itude) ni fin(alité). C’est
la nature de ce qui se donne inconditionnellement, la définition du
don absolu, qui de ce fait apparait comme un d, allant de soi (Hache,
2024). Face au don absolu de I’agentivité végétative, il ne peut y avoir
d’appropriation absolue. Aucun geste d’appropriation et de domination
n’est en mesure d’assurer une réelle pérennité. Le réflexe conservateur
de controle, la volonté de puissance solutionniste face a une situation
inédite et non maitrisée (effondrement de la biodiversité, changement



CAUSE VEGETALE

climatique) pourrait étre I’exact opposé du geste de reterrestration néces-
saire. Au-dela des mesures a prendre, prendre la juste mesure participe
d’un effort pour « atterrir » (Latour, 2017). Reprendre appui sur les
puissances génératives en tant qu’elles sont irréductibles a toute forme
de mise en équation reléve de la pesée d’un juste milieu. Ceci fait de
la vertu éthique, en tant que disposition a décider dans des biographies
humaines individuelles, une composante déterminante a prendre en
compte dans la pensée philosophique de 1’agriculture — que 1’on peut
légitimement baptiser « agroécosophie ».

Ceci nous place devant un défi majeur : faire émerger une nouvelle
génération d’agriculteurs attentifs aux puissances agentives de leurs
plantes, capables d’exercer un empirisme délicat (Brook, 2021). Ce veeu
est aussi celui des praticiens interrogés :

« Il faut qu’on avance avec ce que j appelle le génie de 'empirisme parce que
les agriculteurs ils ont toujours inventé des choses. » (cueilleur, Sologne, 2022)

BIBLIOGRAPHIE

Amzallag N., 2023. Les graines de [’au-dela. Domestiquer les plantes au
Proche-Orient, Paris, Editions de la Maison des sciences de I’homme, 345 p-

Aristote, 1992. Ethique a Nicomaque, Defradas J. trad., Paris, Pocket, 308 p.

Aristote, 1995. Les grands livres d’éthique, Dalimier C. trad., Paris, Arléa,
221 p.

Aristote, 2001. Traité de 1’ame, in Biologie, Barthélemy-Saint-Hilaire J. trad.,
Clermont-Ferrand, Paleo, 3-116.

Aristote, 2002. Physique, 2¢ éd., Pellegrin P. trad., Paris, Flammarion, 476 p.

Bertrand A., 2018. Le blé des physiocrates. Contribution a une histoire poli-
tique de I’ontologie végétale. Cahiers philosophiques, 152, 9-36. https://doi.
org/10.3917/caph1.152.0009

Bertrand A., 2023. Regards anthropologiques et métaphysiques croisés sur
I’histoire de I’ame végétante : I’exemple de I’opposition de Jean-Baptiste
de la Quintinie aux conceptions cartésiennes de la croissance des plantes.
Dix-septieme siecle, 301, 635-646. https://doi.org/10.3917/dss.234.0635

Besson Y., 2011. Les fondateurs de I’agriculture biologique, Paris, Sang de la
Terre, 776 p.

Bitoun P., Dupont Y., 2016. Le sacrifice des paysans. Une catastrophe sociale
et anthropologique, Le Kremlin Bicétre, L’échappée, 336 p.

Bognon-Kiiss C. 2024. “Naked life”: the vital meaning of nutrition in Claude
Bernard’s physiology. History and Philosophy of the Life Sciences, 46 (2),
1-29. https://doi.org/10.1007/s40656-024-00611-z

Bourg D., Swaton S., 2021. La primauté du vivant. Essai sur le pensable. Paris,
Presses universitaires de France, 335 p.

Brague R., 1990. Aristotle’s definition of motion and its ontological impli-
cations. Graduate Faculty Philosophy Journal, 13 (2), 1-22. https://doi.
org/10.5840/gfpj19901321


https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/dss.234.0635
https://doi.org/10.1007/s40656-024-00611-z
https://doi.org/10.5840/gfpj19901321
https://doi.org/10.5840/gfpj19901321

127
5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

Breda N., 2016. The plant in between. Analogism and entanglement in an
Italian community of anthroposophists. Anuac, 5 (2), 131-157. https://doi.
org/10.7340/anuac2239-625X-2530

Brook I., 2021. Engaging in the Goethean method. An approach for understan-
ding the farm? in Wright J. (éd.), Subtle Agroecologies. Farming with the
Hidden Half of Nature, Oxon, CRC Press, 229-237.

Brunois-Pasina F., 2018. Savoir vivre avec les plantes : un vide ontologique ?
Cahiers philosophiques, 153, 9-24. https://doi.org/10.3917/caph1.153.0009

Calvo P., Lawrence N., 2022. Planta Sapiens. Unmasking Plant Intelligence,
Londres, The Bridge Street Press, 304 p.

Canguilhem G., 2009 [1965]. La connaissance de la vie, Paris, Vrin, 304 p.

Cantin S., 1946. Les puissances et les opérations de 1’ame végétative dans la
psychologie d’Aristote. Laval théologique et philosophique, 2 (2), 25-35.
https://doi.org/10.7202/1019769ar

Cauvin J., 1997. Naissance des divinités, naissance de [’agriculture. La révolu-
tion des symboles au Néolithique, Paris, CNRS Editions, Paris, 310 p-

Clavilier C., 2009. Céres et le laboureur. La construction d 'un mythe historique
de l’agriculture au XVIIF siecle, Paris, Editions du Patrimoine, 160 p-

Congretel M., 2020. Décrire une plante « en train de (se) faire » : le guarana
a I’épreuve d’une approche ontologique. La pensée écologique, 6, 44-60.
https://doi.org/10.3917/1pe.006.0044

Dejours C., 2009. Travail vivant. Tome 1. Sexualité et travail, Lausanne, Payot
et Rivages, 224 p.

Dejours C., 2013. Travail vivant. Tome 2. Travail et émancipation, Paris, Payot
et Rivages, 256 p.

Delaporte F., 1979. Le second régne de la nature : essai sur les questions de la
vegétalité au XVIIF siecle, Paris, Flammarion, 242 p

Deleuze G., Guattari F., 1980. Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie,
Paris, Minuit, 648 p.

Derbez F., Joly N., Pinton F., Sencébé Y., 2024. Le productivisme sur la sellette.
Ce que la colere des agriculteurs nous dit des impasses du systéme agri-
alimentaire actuel. Pour, 248, 7-16. https://doi.org/10.3917/pour.248.0007

Descartes R., 1998 [1637]. Discours de la méthode, Paris, Nathan, 169 p.

Desclaux D., 2020. Organic seeds of the future: simple material?. Organic
Agriculture, 10, 23-26. https://doi.org/10.1007/s13165-020-00305-3

Descola P., 2005. Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard, 640 p.

Foster Bellamy J., 2011. Marx écologiste, Paris, Editions Amsterdam, 133 p-

Gerber S., Hiernaux Q., 2022. Plants as machines: history, philosophy and prac-
tical consequences of an idea. Journal of Agricultural and Environmental
Ethics, 35, 1-24. https://doi.org/10.1007/s10806-021-09877-w

Giraldo O., Rosset P., 2018. Agroecology as a territory in dispute: Between
institutionality and social movements. Journal of Peasant Studies, 45 (3),
545-564. https://doi.org/10.1080/03066150.2017.1353496

Goethe J. W., 1999 [1790]. La métamorphose des plantes et autres écrits bota-
niques, Bideau H. trad., Paris, Triades, 336 p.

Gosselin S., Bartoli D.G., 2022. La condition terrestre. Habiter la terre en
commun, Paris, Seuil, 432 p.


https://doi.org/10.7340/anuac2239-625X-2530
https://doi.org/10.7340/anuac2239-625X-2530
https://doi.org/10.3917/caph1.153.0009
https://doi.org/10.7202/1019769ar
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0044
https://doi.org/10.3917/pour.248.0007
https://doi.org/10.1007/s13165-020-00305-3
https://doi.org/10.1007/s10806-021-09877-w
https://doi.org/10.1080/03066150.2017.1353496

CAUSE VEGETALE

Grésillon E., Bouteau F., Chartier D., Laurenti P., 2023. Nos sceurs les plantes,
une pensée interdisciplinaire pour aborder le vivant en termes de parenté.
Natures Sciences Sociétés, 30 (3-4), 278-289. https://doi.org/10.1051/
nss/2023003

Hache E., 2024. De la génération. Enquéte sur sa disparition et son rempla-
cement par la production, Paris, Les Empécheurs de penser en rond, 312 p.

Hache E., Latour B., 2009. Morale ou moralisme ? Un exercice de sensibilisa-
tion. Raisons politiques, 34, 143-165.

Hiernaux Q., 2020. Du comportement végétal a l'intelligence des plantes ?,
Versailles, Editions Quz, 98 p-

Houle K., 2011. Animal, vegetable, mineral: Ethics as extension or becoming?
The case of becoming plant. Journal for Critical Animal Studies, 9 (1-2),
89-116.

Larrere C., Larrere R., 1997. Du bon usage de la nature. Pour une philosophie
de [’environnement, Paris, Aubier, 355 p.

Latour B., 2017. Ou atterrir ? Comment s’orienter en politique, Paris,
La Découverte, 160 p.

Levidow L., Pimbert M., Vanloqueren G., 2014. Agroecological research:
conforming—or transforming the dominant agro-food regime? Agroecology
and Sustainable Food Systems, 38, 1127-1155. https://doi.org/10.1080/216
83565.2014.951459

Mancuso S., Viola A., 2018. L’intelligence des plantes, Paris, Albin Michel,
240 p.

Marder M., 2021 [2011]. L’ame des plantes : I’insaisissable sens de la vie
végétative, in Hiernaux Q. (coord.), Philosophie du végétal. Botanique,
épistémologie, ontologie, Paris, Vrin, 263-291.

Morel P.-M., 2017. Vertu éthique et rationalité¢ pratique chez Aristote. Note
sur la notion d’hexis proairetiké. Philonsorbonne, 11, 141-153. https://doi.
org/10.4000/philonsorbonne.892

Morel P.-M., 2020. Distinguer sans séparer. La définition aristotélicienne de
la vertu éthique. Revue de philosophie ancienne, 38, 187-213. https://doi.
org/10.3917/rpha.382.0187

Morel P.-M., 2023. La mesure et ’exemple : I’exemplarité dans 1’éthique
d’Aristote. Rivista di storia della filosofia, 78 (1), 11-24.

Porcher J., 2019. Cause animale, cause du capital, Lormont, Le Bord de I’Eau,
120 p.

Pouteau S., 2018. Plants as open beings. From aesthetics to plant-human ethics,
in Kallhoff A., Di Paola M., Schorgenhumer M. (coord.), Plant Ethics.
Concepts and Applications, Londres, Routledge, 82-97.

Pouteau S., 2020. Intelligences végétales, entre agro-écologie et agricul-
ture numérique. Interfaces numériques, 9. https://doi.org/10.25965/
interfaces-numeriques.4149

Pouteau S., 2021 [2014]. Par-dela de “seconds animaux” : donner sens a
une éthique pour les plantes, Choisnel V. trad., in Hiernaux Q. (coord.),
Philosophie du végétal. Botanique, épistémologie, ontologie, Paris, Vrin,
319-374.


https://doi.org/10.1051/nss/2023003
https://doi.org/10.1051/nss/2023003
https://doi.org/10.1080/21683565.2014.951459
https://doi.org/10.1080/21683565.2014.951459
https://doi.org/10.4000/philonsorbonne.892
https://doi.org/10.4000/philonsorbonne.892
https://doi.org/10.3917/rpha.382.0187
https://doi.org/10.3917/rpha.382.0187
https://doi.org/10.25965/interfaces-numeriques.4149
https://doi.org/10.25965/interfaces-numeriques.4149

5. VERS UNE AGROECOLOGIE VERTUEUSE : COOPERER AVEC LAGENTIVITE VEGETALE

Pouteau S., 2022. La condition de créature agricole : dignification des plantes
et agroécologie. La pensée écologique, 9, 112-123. https://doi.org/10.3917/
1pe.009.0112

Pouteau S., 2023. Plant-centered virtue ethics: a cross-talk between agro-
ecology and ecosophy. Philosophies, 8 (5), https://doi.org/10.3390/
philosophies8050097

Pouteau S., 2026 (a paraitre). Cooperating with plants: ethical perspectives
for a virtuous agroecology, in Hiernaux Q., Timmermans B. (coord.), New
Perspectives in Plant Ethics, Leyde, Brill.

Pouteau S., Hess G. (coord.), 2025. Is Environmental Virtue Ethics a
“Virtuous” Anthropocentrism?, Bale, MDPI, 148 p. https://doi.org/10.3390/
books978-3-7258-3924-7

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J., 2024.
PlantCoopLab, coopérer avec les plantes pour une alimentation durable.
Natures Sciences Sociétés, 32 (1), 98-104. https://doi.org/10.1051/
nss/2024028

Riceeur P., 2004. Parcours de la reconnaissance, Paris, Stock, 391 p.

Ryan J. C., 2012. Passive flora? Reconsidering nature’s agency through
human-plant studies (HPS). Societies, 2, 101-121. https://doi.org/10.3390/
50c2030101

Sandler R. D., Cafaro P. (coord.), 2004. Environmental Virtue Ethics, Lanham,
Rowman et Littlefield, 256 p.

Singer P., 2012 [1975]. La libération animale, Rousselle L. trad., Paris, Payot
et Rivages, 479 p.

Uexkiill J. von, 2010 [1956]. Milieu animal et milieu humain, Martin-Freville
C. trad., Paris, Rivages, 176 p.


https://doi.org/10.3917/lpe.009.0112
https://doi.org/10.3917/lpe.009.0112
https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.3390/philosophies8050097
https://doi.org/10.3390/books978-3-7258-3924-7
https://doi.org/10.3390/books978-3-7258-3924-7
https://doi.org/10.1051/nss/2024028
https://doi.org/10.1051/nss/2024028
https://doi.org/10.3390/soc2030101
https://doi.org/10.3390/soc2030101




6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE
DES PLANTES AU TRAVAIL

Aurélie Javelle

Le temps semble révolu ou les éléments naturels étaient pergus comme
des freins pour atteindre un optimum de production dans des systémes
standardisés : I’écologisation des pratiques a permis de les réintroduire
en les considérant comme « des objets utiles et fonctionnels » au sein
des agrosystémes (Barbier, Goulet, 2013, p. 201). Le réinvestissement des
processus naturels est tel que certaines pratiques agricoles ameénent a consi-
dérer la place de la nature sauvage sur la ferme, voire dans les processus
de production, allant parfois jusqu’a un « réensauvagement de la ferme »
(Mondiére et al., 2022). Je souhaite focaliser I’attention sur cette dimension
au sein de I’agroécosystéme, a savoir comment le sauvage est caractérisé
et comment il se manifeste dans les processus de production. J’explore la
place ontologique accordée au sauvage chez des agriculteurs en produc-
tions végétales via les pratiques en lien avec lui, volontairement ou non.

CONTEXTE ET METHODOLOGIE

Interroger le sauvage peut paraitre incongru en agriculture, puisque
I’origine de cette derniére semble consubstantielle au processus de domes-
tication. Celui-ci est défini, par exemple, d’un point de vue technique,
comme une sélection et un perfectionnement des performances dites natu-
relles (Guillaume, 2010), ou culturellement, comme un progrés de par son
¢loignement de cet état sauvage (Swanson et al., 2018). Depuis 1’époque
des Lumiéres, s’installe progressivement 1’idée d’une guerre entre le
sauvage insoumis et le domestique asservi (Stépanoff, 2024). Dans cette
configuration, la plante ou I’animal domestiqués s’opposent a leurs congé-
néres sauvages par leur niveau de perfectionnement, composant alors un
monde idéal aux yeux des humains. Ils s’y opposent également en ce qu’ils
deviennent des objets soumis et fagonnés par la volonté humaine.

Paradoxalement, le sauvage a été réinvesti depuis quelques années
dans la littérature agroenvironnementale par des propositions de



CAUSE VEGETALE

réensauvagement des exploitations, dans lesquelles il fait alors référence a
la biodiversité qui y est présente. Ces pratiques trouvent leurs origines dans
des travaux proposant des agroécosystémes basés sur des services écosys-
témiques fournis par la biodiversité, en remplacement d’apports d’intrants
(Therond et al., 2017). L’objectif est de remédier a la perte de biodiversité
induite par I’expansion de systémes agricoles intensifs. Néanmoins, bien
qu’il soit plébiscité, il reste difficile de circonscrire ce qu’est le sauvage :
est-il 1ié a la substance des entités, des processus ou des espaces dits
naturels ? Est-il 1i¢ au niveau d’intervention humaine sur ces éléments ?
Les pratiques peuvent mobiliser activement des entités considérées comme
sauvages, ou simplement en espérer des effets bénéfiques. Il peut y avoir
des degrés variables de restauration de la capacité du systéme agricole
a agir avec peu ou pas d’intervention humaine, par un réensauvagement
actif ou bien passif (Corson et al., 2023 ; Mondicre et al., 2022), cette
derniére option interrogeant ainsi le principe méme de 1’agriculture du fait
de I’abandon des interventions humaines (Linelle et al., 2015).

Face aux difficultés a cerner ce qu’est le sauvage, il semble intéres-
sant d’explorer la question de sa place en agriculture afin d’identifier ce
que cette derniére mobilise par ses souhaits de réensauvagement, avec
toutes les ambivalences que porte 1’action (Lescureux, 2024). Ce sujet a
donc été mis en discussion aupres des praticiens des plantes au cours du
projet PlantCoopLab, et plus particulierement durant I’atelier-débat « Les
plantes agricoles sont-elles “naturelles” ? » qui s’est déroulé en mai 2022
a la ferme de Sainte Marthe en Sologne, spécialisée dans le travail de
sélection conservatrice de semences végétales. Dans ce qui suit, je ferai
référence aux contenus des échanges qui ont eu lieu a cette occasion. Je
commencerai par les contextualiser en présentant rapidement les diffé-
rentes formes, selon la littérature, que peut revétir le sauvage en systéme
productif et plus particuliérement agroécologique. Je proposerai de porter
notre attention sur une définition de cette notion comme étant la « part
indocile du monde » (Maris, 2018), ce qui échappe au contrdle humain.
Nous verrons ensuite ce qu’il en est pour les agriculteurs présents, avant
de suivre leur proposition du dépassement d’une qualification des plantes,
sauvages ou pas. Ceci conduit a aller plutdt vers une caractérisation des
relations entretenues avec elles, que ces praticiens désignent en termes de
travail plus ou moins « vivant ». Enfin, j’expliciterai dans quelle mesure
ce qualificatif renvoie, malgré tout, au sauvage, appréhendé alors comme
révélateur de comportements humains envers la nature.

UN SAUVAGE PROTEIFORME

Traditionnellement, en agronomie, d’un point de vue fonctionnel, la
dimension sauvage des systémes agricoles peut renvoyer aux ravageurs
ou especes qui rentrent en compétition avec les cultures et qui, de ce



6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

fait, doivent étre controlés, voire éradiqués. A P’inverse, en agroécologie,
la biodiversité sauvage est connotée plus positivement : elle peut étre
présente spontanément, mais elle peut aussi avoir été choisie pour les roles
écologiques qu’elle peut jouer, comme des arbres de bords de champs
plantés ou des couverts végétaux semés. D’un point de vue spatial, elle
peut se situer a I’extérieur des cultures tout autant qu’au sein des espaces
cultivés (plantes adventices ou microbiotes du sol par exemple). Enfin,
elle peut étre laissée telle quelle, mais elle peut aussi étre mobilisée, de
maniére plus ou moins contr6lée®, en tant que « biodiversité associée » :

« Cela regroupe des microorganismes (du sol, microbiotes des plantes et
des animaux), des plantes, des animaux dont [’habitat inclut les agroécosys-
temes, [...]. Une partie de ces espéces assure certaines fonctions écologiques
indispensables a une production agricole sans intrants de synthése. » (Barot
etal.,2021)

Les multiples acceptions du terme « sauvage » dans 1’agroécosystéme
créent un flottement autour de ce concept. Ce flou est accentué par le fait
que les frontieres sauvage/domestique ne sont pas étanches, la séparation
entre les deux ayant déja été largement soulignée comme artificielle dans
les études sur les pratiques agraires (Descola, 2004 ; Galvin, 2018, p. 239).
De fait, agriculture et cueillette de plantes « sauvages » ont longtemps été
complémentaires (Pinton, chapitre 2), et ’agriculture dite « ensauvagée »
met en scéne des communautés hybrides ou s’établit un continuum, par
exemple entre le parent sauvage, la variété paysanne, I’hybride, la plante
génétiquement modifiée (Stépanoff, Vigne, 2019). Les « approches trans-
lationnelles entre organismes sauvages/cultivés/élevés » permises par la
génomique (Crespi ef al., 2020) conduisent a des effacements de fron-
tieres culturellement construites. La cueillette et la mise en culture de
plantes sauvages induisent des fluctuations de traits fonctionnels selon,
notamment, les interactions avec les humains (voir Locqueville, 2023,
sur le cas d’Arnica montana). Charles Stépanoff (2024) rappelle que des
« agricultures de plantes sauvages » ont existé, y compris en Europe, ou
des itinéraires techniques étaient conduits sur des végétaux qui n’étaient
pas catégorisés comme sauvages ou domestiques (genéts et ajoncs en
Bretagne, digitaire sanguine en Allemagne et en Pologne) ; ceci dans des
espaces qui, eux non plus, n’étaient pas caractérisés comme sauvages ou
domestiques. Dans ce contexte, il s’agit de penser en termes de gradients et
de coévolution entre des humains et des non-humains considérés comme
agissants, dont les entremélements aboutissent a des communautés reflé-
tant un réel hybride, fluide et aux fronti¢res floues. L’anglais permet
d’apporter des nuances que ne propose pas le frangais, en distinguant la

65. Les processus €cologiques a 1’ceuvre portent une forte part d’incertitude liée a leur
complexité, aux lacunes des connaissances scientifiques, aux contingences locales, etc.



CAUSE VEGETALE

«wilderness », congue comme nature vierge intouchée par I’humain et qui
traduit une vision dualiste fantasmée, de la « wildness® » qui, elle, s’établit
dans les entrelacements entre entités humaines et non humaines et répond
a la porosité des séparations.

Le réensauvagement illustre cette présence diffuse mais réelle du
sauvage dans 1’agroécosystéme. Parfois réinvesti de connotations idéa-
lisées de la wilderness, il peut aussi porter les caractéristiques de la
wildness, avec des exemples de restauration de la biodiversité indigéne
et des processus écologiques qui ne sont pas considérés comme séparés
des processus productifs, mais au contraire permettent des productions
animales et/ou végétales (Corson et al., 2023). Le sauvage joue alors
un role dans les processus agricoles. La part sauvage des éléments des
agroécosystémes ne serait-elle plus circonscrite a des types d’espéces
ou d’espaces ? Serait-elle désormais considérée comme intrinséque aux
systémes de production écologisés ? Quel est I’intérét de continuer a
parler de « sauvage » dans ce contexte ?

UN SAUVAGE QUI INCARNE LA PART INDOCILE
DU MONDE

Le point commun de ces biodiversités sauvages, qu’elles soient asso-
ciées ou bien indésirables, spontanées ou introduites, dans les cultures
ou a I’extérieur, est d’avoir leurs « dynamiques propres » (Barot et al.,
2021), ou les entités non humaines peuvent exprimer leurs potentialités.
En réintroduisant la biodiversité, les processus de réensauvagement réta-
blissent une part du monde qui nous échappe, que I’humain ne maitrise
pas, la part qui reste indocile (Maris, 2018). Je propose de nous intéresser
au sauvage non plus en cherchant a savoir s’il reléve de la wilderness
ou de la wildness, s’il se référe a des substances, a des fonctions ou a
des espaces, ou s’il émerge en réaction a des infrastructures humaines
(Tsing, 2025), mais en tant qu’il incarne la part indocile, une dimen-
sion spontanée, incontrdlable, autonome, voire récalcitrante a I’emprise
humaine. L’attention se porte sur les expressions non humaines appa-
raissant en dehors des cadres imaginés par une rationalité humaine de
contrdle. La part sauvage sort d’autant plus de ces cadres que les entités
expriment des potentialités non directement productives, mais traduisant
leurs maniéres d’étre au monde. Ces imprévus peuvent étre considérés
comme des « heurts » exprimant une altérité qui, pas moins que celle
entre humains, « se manifeste [...] en nous surprenant, en contredisant

66. La « wilderness » fait référence a une nature « vierge », extérieure aux humains ou du
moins ou ces derniers restent des visiteurs selon le Wilderness Act nord-américain de 1964.
Celui-ci correspond a une logique de préservation, donc d’exclusion des activités humaines
des lieux préservés. La « wildness », elle, n’exclut pas mais se positionne en termes de relations
et autorise alors a penser en termes d’« autonomie relationnelle » (Collard, 2014).



6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

nos attentes et en résistant a nos tentatives de la ramener a nos repré-
sentations habituelles » (Bonoli, 2007). Ces entités peuvent également
multiplier des relations avec d’autres entités non humaines, devenant
des « objets chevelus » avec des effets non voulus, car leurs interactions
avec I’écosystéme ne se limitent pas aux fonctions pour lesquelles on les
mobilise (Tourdonnet de, Brives, 2018). Elles développent une forme
d’autonomie, y compris relationnelle.

Accepter de prendre en considération ces dynamiques propres corres-
pond a un changement de posture vis-a-vis d’un paradigme productiviste,
qui régit I’industrialisation de 1’agriculture en induisant une maitrise des
mécanismes du systeme agricole et la fixation de ses régularités (Cohen,
2017). L’agriculture industrielle a tenté de contrdler les processus de
production en réduisant au maximum 1’inattendu, 1’aléatoire, 1’incer-
tain du systeme, considérés comme facteurs limitants de la production
(Hainzelin, 2013), et en se focalisant sur I’optimisation de quelques
fonctions productives. De par leur résistance aux cadres dans lesquels
on cherche a les encastrer, les dimensions sauvages des agroécosystémes
donnent corps a des altérités qui renvoient les humains a leur acceptation
de I’inattendu. Cela constitue une posture inverse de celle qui cherche a
s’appuyer sur la docilité des non-humains dans des systémes de domes-
tication ou ils sont réifiés et homogénéisés (Amzallag, 2023 ; de Torres
Alvarez, 2024). Si bien que, selon cette approche, caractériser le sauvage
ne renvoie pas aux statuts des ¢léments ou des espaces de 1’agroécosys-
téme, mais aux postures humaines envers les éléments qui échappent
au controle, a une capacité d’acceptation d’une part indocile du monde.
L’identification des formes prises par la part sauvage en agriculture
demande de préciser les actions humaines a son égard, entre valorisa-
tion et effacement. Le sauvage est 1ié aux possibilités d’expression des
potentialités d’éléments naturels et aux degrés d’autonomie que les agri-
culteurs leur accordent. Ces pratiques reflétent la part de « pouvoir sur
la vie et les étres » (Digard, 1990, p. 109) exercée par les agriculteurs.
C’est cette caractérisation, qui se situe entre dimensions ontologique,
biologique et agronomique, qui porte tout particuliérement ce travail.

Décrivons a présent le point de vue des agriculteurs réunis autour du
sujet lors de 1’atelier-débat.

LE REJET DU TERME « SAUVAGE »

Au cours des échanges, on retrouve la polysémie qui rend la caractéri-
sation du « sauvage » difficile a cerner et met les participants mal a I’aise
quant a son usage pour désigner les plantes. Diverses observations ont
permis de souligner I’inadéquation du dualisme porté par ce terme. Elles
pointent cette fausse dichotomie entre sauvage et domestique, comme
peuvent I’incarner les plantes férales, ou bien ces plantes que « I’on



CAUSE VEGETALE

garde si elles ne génent pas [pour] recréer un équilibre dans le déséqui-
libre qu’on crée », ou encore comme ces plantes qui savent profiter des
pratiques de culture et des comportements des humains, qui « profitent
de nous aussi » sans qu’on puisse toujours les maitriser, ou enfin, cet
exemple de plantes poussées spontanément en zone tres artificialisée :

« Autour de 4-5 ans, un genévrier a poussé dessus, a partir de la, mon
arrosage a changé car je devais assister ce jeune si je voulais qu’il survive,
a partir de la il n’est plus vraiment sauvage, un peu assisté. Cela va faire
bientot 15 ans qu'il est sur sa pierre. Que j’ai jamais touché, que je n’ai pas
rempoté. Depuis deux cassis sont venus se re-semer a coté. Sont-ils sauvages
ou cultivés ? » (maraicher-jardinier, Sologne, 2022)

Le terme « sauvage » pour qualifier les plantes n’est pas considéré
comme pertinent, car justement le sauvage est partout, « on n’a pas le
choix, tout nous échappe ». Un maraicher résume : « Peut-&tre que le
purement sauvage n’existe pas ou plus, c’est peut-€tre pas la peine de
le poser comme ¢a ».

Néanmoins, les discussions sont essaimées de référence au « sauvage »
comme une caractéristique de certaines plantes, « celles qui sont libres ».
11 est associé de fagon récurrente aux termes « capacité », « autonomie »,
« indépendance », « liberté » et « destinée ». Ces propriétés sont idéali-
sées, car elles conferent aux plantes une « intelligence » et une capacité
a vivre en « symbiose » avec le milieu vivant dont le sauvage fait partie.
Un agriculteur se souvient d’une histoire racontée par une philosophe de
1éthique ou I’on pergoit une idéalisation des plantes sauvages :

« Au Canada, elle connaissait une guérisseuse qui n utilisait jamais les
plantes cultivées pour ses soins car elle disait c’était des plantes “bétes”,
elle avait ce mot la... dans sa pharmacopée, les plantes intelligentes celles
qui savent soigner, ce sont les sauvages. » (artiste-plasticienne du végétal,
Sologne, 2022)

La valorisation du sauvage par réaction au désenchantement du
monde industrialisé n’est pas nouvelle (Pelosse, Micoud, 1993) et se
traduit, par exemple, par une dévalorisation de la plante domestique du
fait méme de ’intervention humaine, connotée ici négativement. Les
manipulations opérées par les humains sur les plantes les coupent de
leur origine sauvage :

« Plus la plante a été trafiquée par I’homme pour créer quelque chose qui
n’a plus rien du type sauvage et en plus qui vient d’'un pays lointain, elle ne
peut plus se débrouiller ici en France comme le poivron, I’aubergine et la
tomate » (ingénieur recherche et développement dans une entreprise d’équi-
pement agricole, Sologne, 2022)

Les praticiens interrogés constatent la difficulté des plantes a se
« ré-ensauvager ». Une chercheuse souligne que, selon le niveau de



137
6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

domestication, certaines plantes deviennent « autistes »®” dans leurs rela-
tions aux microorganismes de par la sélection poussée qu’elles ont subie :

« De mon point de vue [...] elles ne s’en remettent pas. On ne peut pas le
rattraper. On I’a bien vu avec le blé Renan [méme] aprés 30 ans de bio, il ne
retrouve pas sa capacité a reconnaitre les microorganismes, ¢ ’est cassé, on
ne peut pas les refaire partir de la base sauvage. » (chercheuse en génétique
végétale, Sologne, 2022)

Pour certains, le lien au lieu est crucial, les plantes sauvages ne se
déploieraient pleinement que dans leur environnement d’« origine ».
Ils ont pu observer qu’elles changent de comportement quand elles le
quittent : par exemple, les plantes « exotiques » vivaces deviennent
annuelles dans nos contrées en réponse au stress regu.

La discussion évolue vers le constat que 1’opposition entre plantes
domestiquées ou non renvoie en réalité plutot a des postures humaines
distinctes vis-a-vis du systéme agricole :

« Domestiquer c’est une question de contréle. Pour ce controle, on investit de
I’énergie, pour une obligation de résultat. En fait, on contréle des plantes, on
les domestique pour en tirer des besoins en échange de temps et d’énergie. Le
rapport au sauvage, ce sont des systéemes autonomes, si [’homme disparait,
cela ne change rien, les plantes vont continuer leur cycle de vie, elles sont en
autonomie. » (formateur-designer en agriculture régénérative, Sologne, 2022)

Le projet de civilisation, toujours selon ces acteurs, oppose sauvage
et domestique et cherche a éradiquer le premier, en voulant « tout
controler ».

Si bien que, plutdt que de ranger les plantes dans les catégories du
sauvage ou du domestique, qui renvoient a un dualisme auquel certaines
de leurs remarques font référence mais qu’ils estiment en méme temps
dépassé, les praticiens se sont progressivement positionnés sur leurs
relations aux plantes. Plutot que de caractériser ces derniéres par un
qualificatif estimé insatisfaisant, ils préferent décrire les relations entre-
tenues avec elles dans le cadre de leurs activités de travail, description
qui échappe au qualificatif de « sauvage ».

Rappelons ici que le travail, longtemps considéré comme spécifique
a ’humain, est de plus en plus interrogé comme applicable aux non-
humains (Mouret, Lainé, 2022). Envisagé longtemps comme marqueur
principal de la séparation entre la nature et le social, son extension aux
non-humains est une fagon d’attirer I’attention sur I’importance de nos
relations au monde vivant. Les praticiens ont d’ailleurs évoqué leur
propre ambivalence : ils considérent les plantes a la fois comme des

67. Le terme est utilisé ici non pas de fagon discriminante mais sous un angle physiologique,
en établissant un parallele entre humains et plantes pour signifier les difficultés de celles-ci a
se relier au monde, comme le précisent les verbatims qui suivent.



CAUSE VEGETALE

objets et des sujets, des moyens et des fins. Travailler avec elles n’exclut
pas la contrainte et la production, mais intégre les humains dans une
« coopération » avec des « plantes compagnes ».

Au fil des échanges, apparait donc une autre opposition que celle entre
sauvage et domestique, fondée sur le vivant et la relation humain-plante :
I’opposition entre travail « vivant » et travail « mort »*, qui serait plus
a méme de décrire leurs vécus avec les plantes. Le premier s’oppose
au second en ce qu’il met en lumiére les collaborations interespéces
qui constituent ses rationalités relationnelles. C’est une autre maniére
de faire de 1’agriculture, qui ne se réduit pas a produire, mais a vivre
ensemble entre espéces humaines et non humaines (Mouret, Javelle,
2024 ; Mouret, chapitre 3).

LE DUALISME DEPASSE PAR UN TRAVAIL VIVANT
AVEC LES PLANTES

Durant cet atelier, les praticiens observent que leur quotidien n’oppose
pas les dimensions sauvage et domestique de leur agrosystéme : c’est la
vie qui y est importante et la fagon dont elle se manifeste et se déploie,
plus ou moins. Elle serait ce qui respire, qui vibre, un épanouissement
des forces naturelles des étres vivants, sachant que le vivant est ce qui
est en relation avec les autres étres vivants. Ainsi, la vie est associée aux
affects, a la sensibilité, a la communication, a la bienveillance.

Dans ce cadre, et en se référant a leurs pratiques, ils constatent deux
valeurs du travail contenues dans la relation aux plantes et ils insistent
sur une certaine forme de travail qui peut appuyer les « forces de vie ».
La premicre valeur du travail renvoie a 1’aliénation et a 1’exploitation
du végétal, forme d’assistance négative, oxymore traduisant le fait de
transformer la plante en machine a produire. La seconde renvoie a une
forme d’épanouissement et d’émancipation par les soins apportés et
la responsabilité engagée. Une chercheuse dresse le paralléle avec les
notions de « travail vivant » et de « travail mort » introduites par Karl
Marx. Tandis que le premier est « praxis, en tant qu’activité humaine,
matérielle et sociale de transformation conjointe de la nature extérieure
et de celle du travailleur, comme lien dialectique entre I’homme et la
nature » (Hamraoui, 2013, p. 61), le second, lui, exploite la force de
travail vivante jusqu’au bout, la place en condition de donner tout ce
qu’elle peut donner (Henry, 1990 cité par Hamraoui, 2013, p. 68). Marx
va jusqu’a comparer le capitalisme a un vampire aspirant la force de
la vie et qui « ne lache pas prise tant qu’il y a encore un muscle, un
nerf, une goutte de sang a exploiter » (Marx, 1993 [1867], p. 338). Les

68. Ces termes sont directement repris du marxisme, mais c’est la dénomination qui a plu aux
praticiens, sans pour autant revendiquer une filiation politique ou intellectuelle.



6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

agriculteurs observent ces images d’un « systéme de production capita-
liste [qui tend] vers I’exploitation absolue de la vie » (Hamraoui, 2013,
p- 68) et poursuivent en soulignant que le projet de civilisation serait
contre la vie, car il oppose sauvage et domestique et cherche a éradiquer
le premier, en voulant tout contréler « dans I’appauvrissement de ce qui
nous fait vivre ».

Approfondissant les relations des humains aux plantes, les praticiens
se demandent si domestiquer des plantes, en cherchant a leur imposer
leurs objectifs, en les contrdlant et en les rendant dépendantes d’eux, ne
les ameéne pas a pratiquer un travail mort. Ils sont conscients de cette
contradiction entre leurs pratiques, les dérives toujours possibles et leur
souhait d’un « travail vivant ». Ils s’interrogent sur les moyens de sortir
de cela « car nous avons besoin de nous nourrir et de ne pas rester
dans une grande incertitude en termes de production ». Ils voient le
travail vivant et le travail mort comme deux polarités, entre lesquelles
les multiples contraintes et valeurs les font osciller en permanence.
L’inquiétude que les « polarités ne pulsent plus », que I’un des poles
écrase ’autre est trés présente dans les discours. Tous sont d’accord
pour porter attention aux dangers forts de déséquilibre suscités par du
« travail mort » qui se traduit en termes relationnels par une perte du
« potentiel de vie ».

Ce qui permet d’échapper a la « mise en souffrance » des plantes,
c’est finalement la qualité de la relation instaurée avec elles au cours de
leur cycle de vie :

« Si on fait avec plaisir, avec amour et pour augmenter ce que la nature nous
offre, potentialiser encore plus ce qu’elle nous offre, c’est le coté créateur
de I’humain, on devrait étre en symbiose avec elle et augmenter ce potentiel
infini qu’elle a. » (maraicher en agriculture biologique, Sologne, 2022)

Pour une partie des participants, le respect de la vie passe aussi par le
maintien du lien entre le lieu et les plantes, ainsi que le fait d’accepter les
imprévus et les échappatoires qu’elles peuvent trouver, de s’y intéresser,
d’inverser les réles dans les initiatives d’agir. Les notions d’ajuste-
ments et de coévolution (laisser s’exprimer les forces, les dualités) sont
mises en avant. Il s’agit de vivre avec et non pas de contréler toutes les
variables : « Si tout n’est pas contrdlé, je suis plus proche de la vie et je
comprends mieux ». L’agroécologie est donnée comme un bon exemple
de I’association plantes cultivées/écosystéme. Le potentiel microbiolo-
gique est a I’ceuvre, les animaux reviennent. Ainsi, la domestication, au
sens d’apprivoisement d’un milieu ou d’une plante, aux deux échelles
en jeu, peut étre ceuvre de création et d’inscription dans une coévolution,
dans la mesure ou on peut trouver un équilibre, une interaction qui soit
bénéfique aux deux parties.



CAUSE VEGETALE

UN TRAVAIL VIVANT AUTORISE PAR LE RESPECT
DE CE QUI ECHAPPE AU CONTROLE

Tandis que les praticiens se dispensent de la notion de sauvage
en déplacant les dualismes autour de la qualification du travail, la
réflexion proposée ici soutient I’importance de garder a I’esprit ce qui
est entendu par la dénomination de « sauvage » telle que précisée au
début du texte — a savoir la part incontrélée du monde — pour préciser
et renforcer ce qui est porté par I’idée de travail vivant. Nous consta-
tons, dans les discours recueillis, une association entre sauvage, vivant
et non totalement contr6lé. Cela traduit un souci cristallisé autour de la
maitrise, conservée ou déléguée aux non-humains par I’humain dans le
processus de production. Si bien qu’il semble pertinent d’utiliser le terme
« sauvage » pour donner a voir des enjeux cruciaux dans une période
d’interrogations autour des postures humaines envers les non-humains,
qui sont elles-mémes au coeur des questions d’évolution des pratiques
agricoles, plus ou moins coercitives envers ces derniers. Le travail vivant
est permis par le respect et la prise en considération des expressions des
potentialités des entités avec lesquelles les agriculteurs travaillent. Il
recouvre la rationalité relationnelle entre les humains et les ¢éléments de la
nature, qui s’appuie sur I’attention et la prise en compte, ici, des compor-
tements végétaux en tant qu’ils sont un épanouissement des propres
finalités des plantes (Mouret, Javelle, 2024). Pour cela, ces potentialités
doivent pouvoir s’exprimer librement, dans une certaine mesure. Le
sauvage apparait lorsqu’il y a la possibilité, notamment, de I’expression
de la « spécificité ontologique® » des végétaux (Marder, 2013, p. 93),
traduisant les spécificités de leurs mouvements, de leurs maniéres d’étre
plantes™ (Darley, 1990), qui surgit dans la reconnaissance de la part non
contrdlée d’une ferme. Dans ce cas, le sauvage correspond a la maniére
dont les étres peuvent étre parmi nous par eux-mémes (Morizot, 2016).
Les altérités non humaines ne sont plus effacées sous les différentes
formes de contrdle anthropique, mais trouvent une place dans toutes
leurs différences, exprimées tant au niveau de leurs cellules, de leur orga-
nisme que de leurs liens a I’environnement (Marder, 2012). Le travail
vivant décrit par les participants s’appuie sur une considération attentive
aux maniceres dont les plantes produisent des mondes (Maris, 2018), y
compris grace a des fonctionnalités qui peuvent échapper aux humains.
Elles ne sont pas non plus mises a distance par une sanctuarisation, et
elles peuvent redevenir d’autant plus autonomes, au sens de résilientes,
car « bien reliée[s] a toute la communauté biotique » (Morizot, 2016,
p- 86). Les plantes bénéficient de capacités a étre en interaction tout

69. « ontological particularity » (traduction de I’autrice).
70. « plantness » (traduction de ’autrice).



6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

autant avec le milieu aérien que sous-terrain, et a incarner ces relations
entre ces deux écosystémes complexes, pour autant que la possibilité
leur en soit donnée.

Pourtant, il s’agit de se garder d’idéaliser ou de diaboliser les altérités
végétales a I’occasion de ces reconsidérations. Le réinvestissement de
caractéristiques sauvages peut amener a les envisager comme forcé-
ment positives, car associées a des processus naturels, suivant un modele
normatif ou « tout ce qui est naturel est bon, ou, tout du moins, si I’on
veut éviter d’introduire une dimension morale, tout ce qui est naturel est
écologiquement stable » (Beau, 2017, p. 88). On peut dresser le paralléle
entre cette association et I’idée fréquemment portée en écologie que plus
il y a de biodiversité, mieux c’est, car cela est favorable a la résilience
du systéme (Tilman, 1996). A I’inverse, il peut y avoir diabolisation des
« initiatives » végétales, pergues comme contreproductives a 1’égard
des objectifs anthropiques. Les agriculteurs rencontrés montrent que
la possibilité d’expression de la part sauvage des plantes ne signifie
pas qu’elles se montrent systématiquement récalcitrantes aux objectifs
de production, mais plutdt qu’elles y répondent a leur maniére, selon
leurs caractéristiques biologiques, physiologiques, sensibles, compor-
tementales, auxquelles il s’agit d’étre attentif. Selon cette optique,
les végétaux ne sont pas réduits a leur dimension productive au seul
bénéfice du maraicher, mais ils sont laissés étre eux-mémes dans toutes
leurs formes d’expression, pour mieux étre en relation avec leur milieu,
celui-ci incluant I’humain, I’agriculteur en I’occurrence. C’est ainsi que
le respect de la part sauvage des plantes exige d’étre dans une « éthique
des relations : ¢’est-a-dire une conception du monde suivant laquelle
nous sommes un tissu de relations avec la communauté biotique, et ou
viser le bien des uns implique de viser le bien de la relation méme »
(Morizot, 2016, p. 253).

Le travail vivant se nourrit d’une éthique des relations qui exige deux
choses. D’une part, il s’agit de reconnaitre que 1’on ne maitrise pas tota-
lement les processus a I’ceuvre. C’est la « part sauvage du monde » de
Maris (2018), qui demande a ne pas étre transformée, soumise, dissoute
ou encore absorbée. Cette posture participe a remettre en question la
volonté de contrdle unilatéral. Il s’agit de surmonter ses craintes vis-a-
vis d’une « inquiétante étrangeté » que 1’on aurait envie de ramener a
du connu (Bobbé¢, 2000). Reconnaitre la part sauvage, c’est également
accepter les incertitudes, les aléas, les débordements par rapport a ce
qui est prévu. Cela demande a la fois une attention au milieu et le déve-
loppement — a I’inverse d’une logique de maitrise — d’une logique
de pilotage avec les aléas causés par les processus naturels (Larrére,
2002). Cette capacité est essentielle dans la gestion des agrosystemes
écologisés : « I’acceptation de I'imprévu dans la pensée et la posture
permet d’intégrer 1’aléa comme pivot et non comme obstacle de ’agir »



CAUSE VEGETALE

(Moneyron, 2016, p. 183). Une posture d’accompagnement exige de
I’humilité de la part d’un humain habitué¢ a contréler, comme le fait
remarquer Toledo (2022) : « I’humilité peut ainsi étre un attribut clé
dans la pratique de I’agroécologie et contraste avec I’idée de “régner
sur la nature” plus courante dans les pratiques agro-industrielles »”'.
Toute une facon de composer avec les végétaux... D’autre part, la
dimension sauvage des plantes peut exprimer des caractéristiques écolo-
giques recherchées sur la base de connaissances établies, ou entrainer les
maraichers a explorer des terrains non stabilisés par les connaissances
humaines. Accepter de considérer la part sauvage des plantes ouvre ainsi
des possibles vers la redécouverte des altérités végétales, qui en font des
partenaires avec lesquels construire un travail vivant.

Ce travail vivant est donc une posture exigeante, issue de question-
nements récurrents et de remises en question. Il se situe a I’opposé d’un
laisser faire, de « I’absence d’intervention de I’homme » sur la produc-
tion qui se ferait selon 1’agriculture naturelle’ (Pervenchon, Blouet,
p- 132). L’enjeu devient alors d’expérimenter des formes exigeantes de
gestion de ces agroécosystémes tout en respectant leur complexité et en
tenant compte de leurs incertitudes.

BIBLIOGRAPHIE

Amzallag N., 2023. Les graines de [’au-dela. Domestiquer les plantes au
Proche-Orient, Paris, Editions de la Maison des sciences de I"homme.

Barbier J.-M., Goulet F., 2013. Moins de technique, plus de nature : pour une
heuristique des pratiques d’écologisation de 1’agriculture. Natures Sciences
Sociéteés, 21, 200-210. https://doi.org/10.1051/nss/2013094

Barot S., Porcher E., Mckey D., Lavigne C., 2021. Apports de I’écologie a
I’agroécologie, in Hubert B., Couvet D. (coord.), La transition agroécolo-
gique. Quelles perspectives en France et ailleurs dans le monde ? Tome I,
Paris, Presses des Mines, 211-227.

Bobbé S., 2000. Les nouvelles cultures du sauvage ou la quéte de 1’objet
mangquant. Etat de la question. Ruralia, 7. http://journals.openedition.org/
ruralia/180

Bonoli L., 2007. La connaissance de I’altérité culturelle. Le Portique, https://
doi.org/10.4000/leportique.1453

Chevassus-au-Louis B., 2006. Refonder la recherche agronomique, in
Chevassus-au-Louis B. (coord.) Les défis de I’agriculture au xxr° siecle. Les
le¢ons inaugurales du groupe ESA, Angers, Groupe ESA, 193-226.

71. « Humility can thus be a key attribute in the practice of agroecology and contrasts with the
idea of “ruling over nature” more common to agroindustrial practices. » (traduction de
’autrice).

72. « Natural farming » (traduction de I’autrice).


https://doi.org/10.1051/nss/2013094
http://journals.openedition.org/ruralia/180
http://journals.openedition.org/ruralia/180
https://doi.org/10.4000/leportique.1453
https://doi.org/10.4000/leportique.1453

6. ACCUEILLIR LA PART SAUVAGE DES PLANTES AU TRAVAIL

Cohen A. G., 2017. Des lois agronomiques a 1’enquéte agroécologique.
Esquisse d’une épistémologie de la variation dans les agroécosystémes.
Traceés, 33, 51-72.

Collard R.-C., 2014. Wild. The Multispecies Salon. http://www.multispecies-
salon.org/wild/ (consulté le 05/12/2025).

Corson M. S., Mondiére A., Morel L., Werf H. M. G. van der, 2023. Au-dela
de I’agroécologie : le ré-ensauvagement agricole, une perspective pour
les systémes d’¢levage ? INRAE Productions animales, 36 (3). https://doi.
org/10.20870/productions-animales.2023.36.3.7714

Crespi M., Diribarne M., Gilbert H., Guiderdoni E., Hippolyte 1., Hubert B.,
Lemanceau P, Litrico 1., Médale F., Phocas F., Salse J., Treyer S., Mia J., 2020.
Les apports de la génomique a I’agroécologie. Les Cahiers de I’ANR, 12.

Darley W. M., 1990. The essence of « plantness ». The American Biology
Teacher, 52 (6), 354-357. https://doi.org/10.2307/4449132

Descola P., 2004. Le sauvage et le domestique. Communications, 76, 17-39.
https://doi.org/10.3406/comm.2004.2157

Digard J.-P., 1990. L’ homme et les animaux domestiques. Anthropologie d 'une
passion, Paris, Fayard.

Galvin S. S., 2018. Interspecies Relations and Agrarian Worlds. Annual
Review of  Anthropology, 47, 233-249. https://doi.org/10.1146/
annurev-anthro-102317-050232

Guillaume J., 2010. Ils ont domestiqué plantes et animaux. Prélude a la civili-
sation, Versailles, Editions Quz, 464 p-

Hainzelin E. (coord.), 2013. Cultiver la biodiversité pour transformer 1'agri-
culture, Versailles, Editions Qua, 264 p.

Hamraoui E., 2013. Travail vivant, subjectivité et coopération : Aspects philo-
sophiques et institutionnels. Nouvelle revue de psychosociologie, 15 (1),
59-76. https://doi.org/10.3917/nrp.015.0059

Larrére R., 2002. Agriculture : artificialisation ou manipulation de la nature ?
Cosmopolitiques, 1, 158-73.

Lescureux N., 2024. Hybrides, hybridation, in Serna, P., Le Ru V., Mellah
M., Piazzesi. B. (coord.), Dictionnaire historique et critique des animaux,
Ceyzérieu, Champ Vallon, 319-323.

Locqueville J., Violle C., McKey D., Caillon S., Coq S., 2023. A feedback loop
between management, intraspecific trait variation and harvesting practices.
AoB PLANTS, 15 (6). https://doi.org/10.1093/aobpla/plad077

Marder M., 2012. Plant intentionality and the phenomenological framework of
plant intelligence. Plant Signaling and Behavior, 7 (11), 1365-72.

Marder M., 2013. Introduction. To Encounter The Plants..., in Plant-thinking.
A Philosophy of Vegetal Life, New York, Columbia University Press, 1-13.

Maris V., 2018. La part sauvage du monde. Penser la nature dans 1’ Anthropo-
cene, Paris, Seuil, 270 p.

Marx K., 1993 [1867]. Le capital, livre I, Paris, Presses universitaires de
France, 990 p.


http://www.multispecies-salon.org/wild/
http://www.multispecies-salon.org/wild/
https://doi.org/10.20870/productions-animales.2023.36.3.7714
https://doi.org/10.20870/productions-animales.2023.36.3.7714
https://doi.org/10.2307/4449132
https://doi.org/10.3406/comm.2004.2157
https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102317-050232
https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102317-050232
https://doi.org/10.3917/nrp.015.0059
https://doi.org/10.1093/aobpla/plad077

CAUSE VEGETALE

Mondiére A., Thomas V., Corson M. S., Diraison M., Dulac P., Siguier D.,
Werf H. M. G. van der, 2022. Nature et agriculture : les lecons du réensau-
vagement agricole et du réseau Paysans de nature, in Rencontres autour des
recherches sur les ruminants, Institut de 1’¢levage, INRAE, Paris, France,
306-310.

Moneyron A., 2016. Former & produire autrement. Eco-savoir et écoforma-
tion pour accompagner la transition agroécologique, in Javelle A. (coord.),
Les relations homme-nature dans la transition agroécologique, Paris,
L’Harmattan, 177-199.

Morizot B., 2016. Les diplomates. Cohabiter avec les loups sur une autre carte
du vivant, Marseille, Wildproject.

Mouret S, Lainé N., 2023. Nature(s) au travail. Revue d’anthropologie des
connaissances, 17 (1). https://doi.org/10.4000/rac.29856

Mouret S., Javelle A., 2024. Pour un travail vivant : reconstruire des collabora-
tions inter-especes dans le travail en agriculture. Agronomie, environnement
et sociéteés, 14 (1). https://doi.org/10.54800/pfm423

Pelosse V., Micoud A., 1993. Introduction. Du domestique au sauvage cultivé :
des catégories pertinentes de la biodiversité ? Etudes rurales, 129-130, 9-14.

Stépanoff C., Vigne J.-D., 2019. Hybrid Communities: Biosocial Approaches
to Domestication and Other Trans-Species Relations, Londres, Routledge.

Stépanoff C., 2024. Attachements. Enquéte sur nos liens au-dela de I’humain,
Paris, La Découverte.

Swanson, H. A., Marianne E. L., Ween G. B., 2018. Domestication Gone Wild.
Politics and Practices of Multispecies Relations, Durham et Londres, Duke
University Press, 272 p.

Therond O., Duru M., Roger-Estrade J., Richard G., 2017. A new analytical
framework of farming system and agriculture model diversities. A review.
Agronomy  for Sustainable Development, 37. https://doi.org/10.1007/
$13593-017-0429-7

Tilman D., 1996. Biodiversity: Population Versus Ecosystem Stability. Ecology,
77 (2), 350-63. https://doi.org/10.2307/2265614

Toledo V. M., 2022. Agroecology and spirituality: Reflections about an unre-
cognized link. Agroecology and Sustainable Food Systems, 46 (4), 626-641.
https://doi.org/10.1080/21683565.2022.2027842

Torres Alvarez M. F. de, 2024. Pas si sauvage. Le travail des taureaux dans
I’aréne camarguaise. Travailler, 51 (1), 101-24. https://doi.org/10.3917/
trav.051.0101

Tourdonnet S. de, Brives H., 2018. Innovation agro-écologique : comment
mobiliser des processus écologiques dans les agrosystémes ?, in Faure G.,
Chiffoleau Y., Goulet F., Temple L., Touzard J.-M. (coord.), Innovation
et développement dans les systémes agricoles et alimentaires, Versailles,
Editions Quz, 69-80.

Tsing A. L., Deger J., Saxena A. K., Feifei Zhou F., 2025. Atlas féral. Histoires
vraies et proliférantes des résistances aux infrastructures humaines,
Marseille, Wildproject.


https://doi.org/10.4000/rac.29856
https://doi.org/10.54800/pfm423
https://doi.org/10.1007/s13593-017-0429-7
https://doi.org/10.1007/s13593-017-0429-7
https://doi.org/10.2307/2265614
https://doi.org/10.1080/21683565.2022.2027842
https://doi.org/10.3917/trav.051.0101
https://doi.org/10.3917/trav.051.0101

7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE.
L'inévitable polarité du véganisme

Jocelyne Porcher

« Il admirait, au fond de la gracieuse vallée,

sur une tige élancée une digitale violette, habitante silencieuse
et brillante de ce lieu, avec quelques gueules-de-loup

qui étaient a quatre ou cing en famille. »™

Face a la violence industrielle contre les animaux domestiques, les
théoriciens et militants animalistes se sont appropriés le champ de leur
défense en monopolisant, depuis les années 1970, I’expression « cause
animale » au profit de leurs propres intéréts académiques et politiques
(Traini, 2011). Dés lors, elle ne renvoie pas a la cause des animaux,
mais a celle construite par leurs défenseurs autoproclamés et, pour ce
faire, elle est réduite a des principes moraux simples — tu ne tueras
pas ton prochain —, évacuant la complexité du questionnement moral
relatif a nos relations de travail avec les animaux (Porcher, 2002 ;
Mouret, 2017 ; Jourdan, 2021). Cette construction exclut la matérialité
des relations entre humains et animaux domestiques, centrées depuis
des millénaires sur le travail, sur la coproduction de richesses maté-
rielles et immatérielles, sur la coconstruction d’un monde commun. Ce
ne sont pas les intéréts concrets des animaux dans le travail qui sont
considérés par ladite « cause animale », leurs conditions de travail dans
différents systémes de production par exemple, radicalement liées au
systéme économique, mais leurs intéréts génériques en tant que vivant
sensible, sentient. Dés lors, les intéréts des animaux, énoncés de fagcon
transcendantale par les théoriciens, sont rapidement ramenés a ceux de
ne pas faire I’objet dune appropriation, de ne pas étre exploités et tués.

73. Proust M., 1971 [1952]. Jean Santeuil, Paris, Gallimard, p. 471. L’ceuvre de Proust four-
mille de références au monde végétal et témoigne de 1’attention qu’il portait a la présence et a
I’existence des plantes.



CAUSE VEGETALE

Le travail avec les animaux de ferme, quelles que soient nos maniéres
de nous comporter avec eux, est réduit a ces trois termes (Singer, 1997 ;
Regan, 2013). Il faut donc exclure les animaux de notre alimentation.
Etre végan n’est pas un choix alimentaire, ¢’est une obligation morale.

On comprend dés lors que, dans ce cadre théorique et pratique fondé sur
une morale excluant le travail, les végétaux doivent prendre une place parti-
culiére pour que 1’on puisse se les approprier, les exploiter et les « tuer » en
toute bonne conscience (Burgat, 2020). La cause végétale, sous-tendue par
le projet PlantCoopLab, a permis d’identifier ce présupposé d’arriére-plan
plus ou moins constant dans les théses animalistes™. Dans ce contexte de
recherche, ont pu étre mieux appréhendées les symétries et les asymétries
de statut entre plantes et animaux. C’est chez le philosophe Gary Francione,
I’un des principaux théoriciens animalistes, que 1’on trouve exposée le
plus clairement et prosaiquement I’idée que les plantes sont appropriables,
exploitables, tuables parce que non seulement, elles ne sont pas sentientes,
mais elles ne sont pas vivantes. Francione I’écrit explicitement, « ce sont
des choses » (Francione, Charlton, 2015, p. 118). Tout un sous-bassement
implicite des théses animalistes se révele au grand jour dans ses écrits que
je prendrai comme cas d’école dans ce chapitre. Afin de comprendre la
polarité de cette idée et ses conséquences, je reviendrai dans un premier
temps sur la construction de la plante comme chose, puis, a partir du constat
contraire d’un continuum des vivants, j’en interrogerai les conséquences
sur notre alimentation en produits animaux et végétaux.

LES PLANTES SONT DES CHOSES

« Une sonnette réagit si vous envoyez de I 'électricité a travers les fils auxquels
elle est reliée. Est-ce que cela veut dire que la sonnette répond ? Non. Est-ce
que cela veut dire que la sonnette est consciente et sensible ? Non, bien siir que
non. Les sonnettes réagissent ; les plantes réagissent. Ni les unes ni les autres
ne sont conscientes, sensibles ; elles ne répondent a rien ; ce ne sont pas des
choses qui répondent, seulement des choses qui réagissent. C’est bien cela, ce
sont des choses. » (Francione, Charlton, 2015, p. 118)

Dans cet extrait”®, nous pourrions remplacer « plante » par « animal »
et attribuer la citation a Malebranche. Pour ce dernier en effet, un animal

74. Le terme « animalistes » désigne ici les partisans de 1’abolition de nos liens de domesti-
cation avec tous les animaux (« abolitionnistes ») autant que les partisans d’une domestication
ciblée sur les seuls animaux dits « de compagnie » comme Sue Donaldson. Les deux courants
reposent sur une méme opposition théorique entre statut des plantes et statut des animaux et
militent pour une agriculture sans élevage.

75. Notons que cette référence a la sonnette était déja mobilisée par Francione dans une
discussion avec Michael Marder (auteur de La pensée végétale, une philosophie de la vie des
plantes, 2021, Presses du réel) a propos de 1’éthique végétale : https://cupblog.org/2012/06/05/
marder-and-francione-debate-plant-ethics/ (consulté le 17/10/2025).


https://cupblog.org/2012/06/05/marder-and-francione-debate-plant-ethics/
https://cupblog.org/2012/06/05/marder-and-francione-debate-plant-ethics/

147
7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE

est tout semblable a une cloche qui émet un son quand on la heurte. Ainsi
qu’il I’écrit en 1674 :
« Les animaux crient sans douleur, ils croissent sans le savoir, ils ne désirent
rien, ils ne craignent rien, ils ne connaissent rien ; et s’ils agissent d 'une
maniére qui marque intelligence, ¢’est que Dieu les ayant faits pour les
conserver, il a formé leur corps de telle fagon qu’ils évitent machinalement

et sans crainte tout ce qui est capable de les détruire’. » (cité par Phemister,
2022, p. 51)

Cette citation peut étre reprise in extenso, cette fois-ci en remplagant
animaux par plantes pour résumer la pensée de Gary Francione et les
conséquences qu’il en tire d’un point de vue moral : les plantes n’ont
pas d’intéréts et nous n’avons pas envers elles d’obligations morales. Ce
qu’écrivait déja de La Mettrie en 1748 (cité par Thomson, 1996, p. 83-84) :

« La plante est enracinée dans la terre qui la nourrit, elle n’a pas de besoins,
elle se fertilise toute seule, elle n’a pas la faculté de se mouvoir, et elle a été
considérée comme un animal immobile mais dépourvu d’intelligence et méme
de sentiment [ ... Les plantes] n’éprouvent ni douleur ni plaisir. Comme tout
est équilibré ! Elles meurent comme elles ont vécu, sans le sentir. » (cité par
Gerber, Hiernaux, 2022, p. 6)

La conceptualisation de I’animal ou de la plante comme chose renvoie
a un méme type d’argumentation : le déni de la sensibilité, de 1’existence
et de toute compétence a agir sur le milieu ; tous ces arguments permettant
de faire la différence, pour Malebranche entre les humains et les animaux,
pour Francione entre les humains et autres animaux et les plantes.

La construction systémique des plantes domestiques comme choses,
c’est-a-dire des productions végétales, est opérée, au nom de la science,
a peu pres en méme temps que la construction systémique des animaux
domestiques comme choses, c’est-a-dire des productions animales, au
XIx® siécle avec I’émergence du capitalisme industriel et d’une économie
extractiviste (Pouteau et al., 2024). Méme si, dés le xXVIII® siecle, la
botanique est construite comme science par les physiocrates et les ency-
clopédistes en rupture avec une ontologie paysanne faite de relations
physiques et temporelles entre les plantes et leur milieu, y compris humain,
«non seulement il n’y a pas de continuité entre les épistéme paysannes et
savantes, mais les modes concrets des relations aux plantes des paysans
et des savants s’opposent fondamentalement » (Bertrand, 2018).

Au X1x¢ siecle, I’éclatement du travail paysan est conceptualisé par de
Gasparin (1843) qui scinde ’agriculture en deux catégories distinctes,
rompant ainsi avec ’unité des activités paysannes, mais aussi avec la

76. Malebranche, De la recherche de la vérité, suivi des Eclaircissements, dans Euvres,
Genevieve Rodis-Lewis éd., Paris, Gallimard (Pléiade), 1979, t. I, livre VI, 2¢ partie, chap. Vi1,
p. 717.



CAUSE VEGETALE

conception de I’élevage comme mal nécessaire a la culture des plantes
(pour I’apport du fumier) — qui était celle d’agronomes comme Albert
Thaer ou Mathieu de Dombasle — en affirmant qu’il est potentiellement
aussi rentable que la production des végétaux. Ainsi écrit-il : 1’agricul-
ture est « la science qui recherche les moyens d’obtenir les produits des
végétaux de la maniére la plus parfaite et la plus économique » (p. 9).
En écho, De Baudement puis Sanson fournissent une définition de la
zootechnie : « la zootechnie (de zoo animal et techne art industriel) est
la technologie des machines animales, ou la science de leur production
et de leur exploitation » (Sanson, 1907). Si I’enrélement des animaux
dans la machinerie industrielle a donné lieu au X1x° siécle en France a un
effort théorique pour leur attribuer un statut de machine (par destination
et non par nature a cette époque) qui justifie leur exploitation, 1’enrole-
ment des plantes dans les processus industriels n’a pas donné lieu a un
méme effort, ni au XIX® ni au XX siécle.

LES PLANTES NE SONT PAS DES CHOSES

Or, nous savons sans aucun doute aujourd’hui que les plantes ne sont
pas des choses, qu’il s’agisse d’un arbre, d’une digitale ou d’un plant de
tomate. Elles sont vivantes et participent au monde de relations qui forme
les écosystémes. Elles ne sont pas seulement agies, cueillies, sélection-
nées, cultivées, etc., elles sont également agissantes et mouvantes en
dépit de leur immobilité apparente. Tout comme cela a été longtemps
le cas pour les animaux, certaines de leurs capacités semblent si mani-
festes qu’elles n’apparaissent pas comme relevant de 1’intelligence ou
de la sensibilité, par exemple la résolution de problémes posés par leur
environnement (contourner un obstacle, faire des alliances avec d’autres
plantes pour résister au vent...). Le fait que nous ne comprenions pas
tout des compétences végétales ni de leurs effets, ou qu’elles nous
semblent relever de I’évidence puisque les plantes en tout état de cause
ne peuvent pas résoudre un probléme méme si pour elle un probléme
se pose, ne les fait pas disparaitre. Les plantes peuvent véritablement
s’adapter, et donc connaitre leur milieu. Elles communiquent entre elles,
sont capables d’apprentissage, développent des stratégies, font preuve
de coopération ou de compétition (Mancuso, Viola, 2018 ; Hall¢, 2011
et 2014). Elles existent.

Comme le pressentait déja Diderot, bien avant Darwin, les différences
entre humains et animaux et entre animaux et plantes sont somme toute
faibles, et il existe un continuum du vivant, une continuité d’existences
qui n’est pas marquée par des seuils radicaux. Cela est confirmé par des
biologistes depuis une vingtaine d’années. Considérer que tel étre reléve
d’un monde plutdt que d’un autre ne renvoie plus a des évidences ; les
classifications animal/végétal/champignons, etc. qui étaient si commodes



7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE

pour situer les entités vivantes sont revisitées. Le vivant nous apparait
progressivement dans toute sa complexité et la dénomination des fron-
tieres, méme si elles continuent d’exister, parait bien floue. Ainsi I’on
trouve chez I’anémone de mer un géne théoriquement spécifique aux
plantes, dont on suppose qu’il était présent chez un ancétre commun aux
plantes et aux animaux (Moran et al., 2014). La notion de vie elle-méme
ne trouve plus de définition univoque et c’est dans les « infravies » qu’il
faut sans doute chercher a cerner les origines du vivant (Heams, 2019).

Sans méme prétendre que les plantes sont intelligentes et sensibles,
il n’est plus possible de soutenir I’idée qu’elles sont des « choses ».
Il y a indéniablement des différences ontologiques profondes entre les
animaux et les plantes (Pouteau, 2014) et la mort d’un animal n’est pas,
du point de vue de la biologie tout autant que de nos capacités d’em-
pathie, la mort d’une plante. Et pourtant, tous ces végétaux que nous
consommons, des agriculteurs, des maraichers les ont semés, cultivés,
cueillis ou arrachés, interrompant ainsi leur existence. Si la mort peut
étre discutée pour certaines plantes, on sait, lorsque 1’on est jardinier,
que lorsque I’on abat un arbre fruitier, il ne reviendra pas, que lorsque
I’on détruit des haies, elles ne renaitront pas, que lorsqu’on arrache une
plante potagére, elle ne repoussera pas, quand bien méme on ressémerait
ses graines. Comme 1’exprime un cultivateur : « c¢’est quelque chose
qui disparait, c’est quelque chose qu’on a vu évoluer, on aimerait que
c¢a puisse rester parce que ¢’est un grand moment d’affect, d’émotion et
de lien, un lien » (Sologne, 2022)”". Comme un éleveur « fait partir »”®
des vaches et garde dans le troupeau des génisses issues de ces vaches,
un maraicher conserve les graines des plantes qu’il a cultivées, cueillies
et arrachées. L’individu disparait, mais la race (la vache maraichine), la
variété (le blé Rouge de Bordeaux), le groupe (le champ de blé, la paille
des vaches), la famille (les humains, les vaches, les champs, le blé...)
perdurent. S’il est plus difficile d’individualiser un épi de blé qu’une
vache ou qu’un humain, on cong¢oit néanmoins bien qu’un champ de blé
n’existe que par la présence de milliers d’épis et, lorsqu’a la moisson,
la tradition renvoie, pour porter bonheur, a la cueillette de sept épis de
blé, il s’agit bien de les prendre un par un.

TRAVAILLER AVEC LES PLANTES

Une bonne fagon de considérer la vie des plantes, comme le font
les cultivateurs rencontrés dans les ateliers-débats PlantCoopLab (voir
Mouret, chapitre 3), est de fréquenter les jardins potagers, et surtout de

77. Tous les verbatims cités sont issus d’ateliers-débats menés dans le cadre du projet
PlantCoopLab.

78. C’est une expression courante chez les éleveurs, qui n’est pas une métaphore mais souligne
le caractére fini d’un systéme d’élevage.



CAUSE VEGETALE

jardiner soi-méme. Car c¢’est I’expérience concréte du travail qui produit
de la connaissance. Ces plantes souvent tenues pour des choses par les
animalistes et encore par de nombreux agronomes ont une beauté et une
grandeur intrinséque. Et on trouve beaucoup de points communs, dans
le rapport subjectif au travail, entre 1’élevage et la culture des plantes.
Fondamentalement, il s’agit de soigner, de veiller sur, de faire naitre et
faire grandir et finalement d’interrompre des existences pour assurer
notre alimentation. Par hypothése, les plantes ne souffrent pas, mais elles
développent des stratégies pour perdurer et nous avons bien conscience
en les cueillant que nous allons contre leur évolution spontanée. Elles
ne vont pas a I’abattoir et ce ne sont pas des mammiféres ou des oiseaux
avec qui nous avons une empathie immédiate. Cela n’est peut-étre pas
tout a fait exact a propos des arbres, dont I’abattage peut déclencher la
sensation d’une irrémédiable perte trés semblable a la perte d’un animal
du fait de I’empathie et du sentiment aigu de I’importance qu’ils revétent
pour nous, comme le montre cet extrait :

« J.E., un paysan limousin, a un chéne thérapeutique sur sa ferme. Il est loca-
taire de parcelles. Sa propriétaire a voulu abattre tous les arbres pour faire de
l’argent. Et il a intercepté I’abatteur: 1l lui a dit : “tu arrétes ! tu peux couper
quelques arbres la-bas”. Il m’a dit qu’il en avait chialé pendant un mois. 11 lui
dit : “celui-la, tu me tues aussi car il est hors de question que je continue a
vivre sans ce chéne-la qui apporte tellement a ma ferme. Pas en termes de
production mais de bien-étre”. Il lui a dit : “ce chéne peut-étre qu’'un jour il
te sauvera. Donc tu ne I’abats pas”. Le type est parti et ne l’a pas abattu. Ce
n’est pas une grande victoire car le type a abattu des centaines de métres de
haies de chénes. Une relation trés forte a I'arbre. Qu’on peut partager méme
si on n’est pas paysan. On a sans doute tous fait I’expérience de deuil total,
d’un sentiment d’étre arraché a son lieu de vie en voyant des haies sauter, ou
autre chose. » (chercheuse en écosémiotique, Sologne, 2022)

Rappelons, en tout état de cause, que conduire des animaux a 1’abat-
toir n’est pas ’objectif premier d’un éleveur. Son objectif premier est
de vivre avec les bétes, dans leur compagnie, d’étre en relation quoti-
dienne avec elles, de les toucher, de leur parler, de travailler avec elles en
bonne intelligence (de Torres Alvarez, 2017 et chapitre 4). Nous avons
avec les animaux une telle proximité, notamment avec les mammiferes
domestiques, les chiens ou les vaches, que nous pouvons aisément les
comprendre, et réciproquement. La communication n’est pas de méme
nature avec les plantes, mais au milieu d’un jardin, d’un éden, il se
passe quelque chose de 1’ordre d’un partage temporel ; des bribes de
I’ici et maintenant végétal nous parviennent, d’infimes mouvements, des
odeurs, le souffle du vent ou le soleil percus par nous et par les plantes.

« La question est comment je vois la nature, la vie. Je ne peux pas séparer
la plante, je ne peux pas avoir une relation avec la plante si je n’ai pas
une relation avec le sol, les microorganismes et les pollinisateurs ; et les



7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE

“maladies”, les insectes “nuisibles”, les “mauvaises” herbes. Si j'ai une
relation comme un parent qui veut surprotéger son enfant, j'écarte tout
comme hostile. Je m’oppose a des facteurs qui menacent mon bébé. Si je
vois la nature comme un écosystéme et que je demande a la nature : comment
voyez-vous les maladies ? La nature va me dire, les maladies ¢a n’existe
méme pas. C’est un élément naturel. » (artisan-semencier, Sologne, 2022)

Au milieu d’un jardin potager, nous ressentons un bien-étre trés
semblable a celui que procure une étable bien paillée ou des animaux
dorment ou veillent. Les plantes domestiques sont un peu comme les
animaux domestiques, nous avons avec elles un rapport de production
ancré dans un pouvoir de reproduction et de sélection. Mais, comme le
soulignait Haudricourt (1962, p. 40) :

« Vis-a-vis du monde végétal et animal, a partir du néolithique, |’homme
n’est plus seulement un prédateur et un consommateur, désormais il assiste,
il protége, il coexiste longuement avec les especes qu'il a “domestiquées”.
De nouveaux rapports se sont établis, d’un type “amical”, et qui ne sont pas
sans rappeler ceux que les hommes entretiennent entre eux a l'intérieur d'un
groupe. »

Ce constat d’Haudricourt s’oppose encore aux nombreuses repré-
sentations actuelles de la domestication et de I’agriculture comme
exploitation, domination, extractivisme...

Le rapport de production que nous avons avec les plantes et celui que
nous avons avec les animaux — ces deux types de relations étant irré-
ductiblement liés — sont une part seulement de nos relations de travail.
Travailler avec les plantes, c’est aussi vivre avec elles, les admirer, leur
parler, dans des espaces de cueillette ou dans des parcelles cultivées
(Pignier, 2021 ; Pinton, 2022 ; Javelle, 2020). Ainsi que 1’exprime un
paysan-herboriste lors d’un duplex d’un webinaire PlantCoopLab : « la
plante vous communique des choses et vous, vous communiquez a la
plante en lui apportant ce qui vous semble étre ce qu’elle attend de
vous » (paysan-herboriste, Limousin, 2021).

En conséquence, les relations de travail avec les plantes, en cueillette
ou en culture, renvoient a une éthique qui met en délibération I’ intérét
a durer de la plante et les intéréts et actions humaines, notamment
lorsqu’elle implique la « mort » de la plante, son arrachement :

« Quand on cueille, on peut se demander ou vont nos plantes. Mais quand
ce sont des plantes qui soignent, on met plein d’intentions dedans et la desti-
nation finale ne nous intéresse pas. Cela reste un dilemme, parfois, on n’a
pas envie que la plante aille la ou elle va aller mais en méme temps, ¢ est
utile de la cueillir et ¢ est notre métier. » (cueilleur, Puy-de-Déme, 20237)

79. Citation d’un cueilleur dans : Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pinton F., de Torres
Alvarez M. F., 2025.



CAUSE VEGETALE

Le vivre avec, le vivre ensemble est fondamental dans nos relations
avec les plantes (Kazic, 2022). Et si tant de citadins révent d’un jardin
ou s’acharnent a créer ou conserver des jardins partagés, ce n’est pas
seulement pour produire de la nourriture, ¢’est aussi pour ce moment de
partage avec les végétaux, les pieds dans la terre, la téte dans les pieds
et les mains, a leur hauteur.

Réduire les plantes a des choses appauvrit doublement notre monde de
relations aux animaux et aux plantes en en faisant un rapport d’intérét aux
uns et aux autres : un rapport supposément moral aux animaux et amoral
et utilitaire aux plantes. Il creuse des fossés et construit des murs dans le
monde vivant, qui ne semble alors que servir de décor a la seule relation
qui soit reconnue morale aux yeux des animalistes (Porcher, Pelluchon,
2022), celle qui existe entre humains et « animaux non humains » suppo-
sément non exploités, c’est-a-dire les animaux de compagnie (Donaldson,
Kymlicka, 2016 ; Porcher, 2022). Notons que cette expression, « animal
non humain », issue des théories animalistes semble particulierement mal
choisie pour ce qui concerne les animaux domestiques qui, depuis dix
millénaires, sont au contraire pétris d”humanité.

Les richesses données par 1’élevage des animaux et par la culture des
plantes semblent échapper aux animalistes. Le monde qu’ils proposent
serait le seul modele a suivre, parce qu’il serait le seul modéle moral.
Or, nous avons montré que les valeurs morales ne sont pas I’apanage des
animalistes (Porcher, 2002 ; Mouret, 2009 ; Deneux, 2020). Les profes-
sionnels, dans le cadre de rapports de travail respectueux aux animaux,
ont une déontologie, des valeurs morales liées au travail. Selon le point
de vue animaliste, toutes nos relations de travail avec les animaux sont
de I’ordre de I’exploitation (animaux de ferme, de zoo, de cirque...) ou
ne sont pas des relations de travail (chiens, chats...) ou ne sont pas des
relations du tout, comme supposément a propos des plantes. Or, nous
avons des relations avec les plantes. Et, parce qu’elles s’inscrivent dans
le champ de la production, celles-ci convoquent également une éthique
liée au travail vivant que 1’on peut notamment retrouver chez les agri-
culteurs biologiques, dont ceux que nous avons rencontrés dans le cadre
du projet PlantCoopLab.

Les recherches transdisciplinaires, fondées sur des expériences vécues
et des situations concrétes, menées dans le cadre de PlantCoopLab sont
précisément a I’opposé de ’approche des animalistes (voir Pouteau,
Perspectives).

LES BIOTECHNOLOGIES OU LA VIE

Du point de vue de notre alimentation, le report des produits animaux
vers des produits végétaux — ou plutdt des protéines animales vers
les protéines végétales ainsi que I’expriment institutions et industriels



7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE

occultant ainsi implicitement le travail vivant avec les animaux et les
plantes —, nécessiterait, a une échelle mondiale, une production inten-
sive et massive des dites protéines végétales. La production intensive,
hors sol, de végétaux existe déja largement, mais elle est accélérée par
les biotechnologies. Le marché de I’agriculture dite de précision (robots,
drones...), qui intéresse les grandes structures industrielles, est en pleine
expansion tout autant que la production de 1égumes par millions dans des
usines ultra technologisées. Par ailleurs, une alimentation uniquement
végétale impliquerait une production mondiale massive d’indispensables
compléments en vitamines, acides gras, minéraux et oligo-éléments
(B12, notamment, dont le manque est in fine 1étal, vitamine D, fer,
calcium, folate, zinc, magnésium, sélénium, iode...).

Ainsi, le modéele alimentaire qui advient, en conséquence de la
destruction de 1’élevage a laquelle participe les animalistes, ce n’est pas
le véganisme universel, auquel les associations animalistes ne croient
pas elles-mémes (ainsi qu’en témoigne I’investissement de PETA dans
la viande cultivée depuis 2008%), mais un systéme mondialisé qui repose
sur les biotechnologies, sur la production colossale de végétaux hors sol,
sur la culture de cellules animales et végétales en usines et sur la fermen-
tation de précision. Autrement dit, sur une agriculture déterritorialisée,
uniquement technique, complétement détachée des animaux, des plantes
et du monde vivant (Porcher, 2019 et 2023).

Le refus des théoriciens animalistes (Francione, 2015 ; Burgat, 2020)
de considérer les vivants dans un continuum d’espéces reliées les unes
aux autres par 1’alimentation, par les affects, par la communication,
leur obstination a construire des murs entre les vivants plutot que des
ponts conduit & accentuer la réification des animaux et des plantes et a
produire une alimentation de plus en plus hors sol, ¢’est-a-dire hors la
terre, détachée de I’humus qui est le corps organique des Terriens.

La polarité moraliste entre animaux et plantes nous conduit a confier
tendanciellement notre alimentation a des multinationales de 1’agro-
industrie et de I’agropharmacie. Animaux et plantes ont des modes
d’existence différents, des intéréts différents, des modes de communi-
cation différents. Mais nous sommes partie prenante du méme monde
des vivants. Nous dépendons les uns des autres, toutes nos vies sont
intimement liées aux microbes, aux insectes du sol, aux abeilles... C’est
ce foisonnement d’existences, cette interdépendance entre toutes qui
fait la grandeur et la beauté de la vie. Et cette vie est permise par 1’agri-
culture, par la culture ou la cueillette des plantes, et par 1’élevage des
animaux, par les nourritures qu’ils nous donnent et dans lesquelles se

80. People for the Ethical Treatment of Animals est la plus grande association de défense des
animaux au monde et la plus riche (budget d’environ 85 millions de dollars). https://www.peta.
org/features/vitro-meat-contest/


https://www.peta.org/features/vitro-meat-contest/
https://www.peta.org/features/vitro-meat-contest/

CAUSE VEGETALE

répéte le cycle de la vie et de la mort. La cause animale, c’est la leur,
celle des animaux, et c’est la notre, c’est le respect et la vie commune
dans le travail. La cause végétale, c’est le respect de vies abritées dans
des formes et des temporalités éloignées des notres et c’est aussi le
travail. Car travailler avec les animaux et avec les plantes, ¢’est produire,
nourrir, mais c¢’est surtout vivre ensemble. Il s’agit aujourd’hui, pour
notre survie et celle des étres vivants sur notre planéte, et comme 1’écri-
vait Marx (1972 [1844]), de restaurer « un rapport sentimental®' de
I’homme a la terre ». Pour que « la terre cesse d’étre un objet de trafic
et, par le travail et la jouissance libre, elle redevien(ne) une propriété
vraie et personnelle de I’homme ». Dans cette perspective, I’agriculture
paysanne est bien le socle privilégié d’un projet de société émancipateur,
communiste et écologique (Porcher, 2025).

BIBLIOGRAPHIE

Bertrand A., 2018. Le blé des physiocrates. Contribution a une histoire poli-
tique de I’ontologie végétale. Cahiers philosophiques, 152, 9-36. https://doi.
org/10.3917/caph1.152.0009

Burgat F., 2020. Qu’est-ce qu’une plante ? Essai sur la vie végétale, Paris,
Seuil, 208 p.

Deneux-Le Barh V., 2020. On n’achéve plus les chevaux, Géographie et
cultures, 115, 19-39. https://doi.org/10.4000/gc.15324

Donaldson S., Kymlicka W., 2016. Zoopolis. Une théorie politique du droit des
animaux, Paris, Alma Editeur, 404 p-

Francione G., Charlton A., 2015. Petit traité de véganisme, Lausanne, L’Age
d’Homme, 175 p.

Gasparin A. de, 1843. Cours d’agriculture. Tome I, Librairie Agricole de la
Maison Rustique.

Gerber S., Hiernaux Q., 2022. Plants as machines: history, philosophy and prac-
tical consequences of an idea. Journal of Agricultural and Environmental
Ethics, 35, 4. https://doi.org/10.1007/s10806-021-09877-w

Hallé F., 2014. Eloge de la plante. Pour une nouvelle biologie, Paris, Points,
352 p.

Hall¢ F., 2011. La vie des arbres, Malakoff, Bayard, 70 p.

Haudricourt A. G., 1962. Domestication des animaux, culture des plantes et
traitement d’autrui. L’Homme, 2 (1), 40-50.

Heams T., 2019. Infravies. Le vivant sans frontiéres, Paris, Seuil, 192 p.

Javelle A., 2020. L’acceptation de la part « sauvage » des plantes pour déve-
lopper des systémes maraichers « diplomatiques ». La pensée écologique, 6,
16-26. https://doi.org/10.3917/1pe.006.0016

81. Le terme original en allemand est gemuit/ich. 11 est traduit par « familial » dans Kohei Saito,
2021, ce qui renvoie effectivement plus précisément a I’idée de Marx d’une unité organique
entre 1’étre humain et la nature.


https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.4000/gc.15324
https://doi.org/10.1007/s10806-021-09877-w
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0016

7. CAUSE ANIMALE/CAUSE VEGETALE

Jourdan F., 2021. (Im)moraliser la mise a mort des animaux d’¢levage, in
21¢ congres international des sociologues de langue francaise : la société
morale, Association internationale des sociologues de langue francaise
(AISLF), juillet 2021, Tunis, Tunisie.

Kazic D., 2022. Quand les plantes n’en font qu’a leur téte. Concevoir un monde
sans production ni économie, Paris, La Découverte, 392 p.

La Mettrie J. O. de, 1996 [1748]. Man as a plant, in Thomson A. (coord.),
Machine Man and Other Writings, Cambridge, Cambridge University Press,
75-88.

Mancuso S., Viola A., 2018. L'intelligence des plantes, Paris, Albin Michel,
240 p.

Marx K., 1972 [1844]. Manuscrits de 1844. (Economie politique et philoso-
phie), Botigelli E. (éd.), Paris, Les Editions sociales, 175 p.

Moran Y., Fredman D., Praher D., Li X. Z., Wee L. M., Rentzsch F., Zamore
P. D., Technau U., Seitz H., 2014. Cnidarian microRNAs frequently regu-
late targets by cleavage, Genome Research, 24 (4), 651-663. https://doi.
org/10.1101/gr.162503.113

Mouret S., 2009. Elever et tuer les animaux, Paris, Presses universitaires de
France.

Mouret S., 2017. Le véganisme : la construction de 1’élevage comme nouvel
intolérable moral. Pour, 231, 101-107.

Phemister P., 2022. Malebranche, Leibniz et la question des animaux, in Bedon
M., Lantoine J. L. (coord.), L’ homme et la brute au xvIr siecle. Une éthique
animale a ['dge classique, ENS Editions, 308 p.

Pignier N., 2021. Voyage en paysages nourriciers. Des paysans, des paysannes
pour nous relier au vivant. Revue Dard-Dard, 5, 44-51.

Pinton F., 2022. Le développement de la cueillette de plantes sauvages sur le
territoire frangais : conditions et enjeux de la durabilité. FRB, https://www.
fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-
sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/.

Porcher J., 2002. Eleveurs et animaux, réinventer le lien, Paris, Presses univer-
sitaires de France, 320 p.

Porcher J., 2019. Cause animale, cause du capital, Lormont, Le Bord de I’Eau,
120 p.

Porcher J., 2022. Animal welfare and society—Part 2, The viewpoints of a
sociologist. Animal Frontiers, 12 (1), 48-52. https://doi.org/10.1093/af/
vfac005

Porcher J., 2022. Animal welfare and society—Part 4, Response to Gary
Francione. Animal Frontiers, 12 (1), 55-56. https://doi.org/10.1093/af/
vfac008

Porcher J., 2022. Gary Francione et les animaux de compagnie. Dynamique
d’une aporie. Etudes rurales, 210, 3-19.

Porcher J., 2023. La « viande cultivée » : horreur économique, infamie
animaliste, Vocabulaire critique et spéculatif des transitions. https://
vocabulairedestransitions.ft/article-37

Porcher J., Pelluchon C., 2022. Pour [’amour des bétes, Paris, Mialet-Barrault,
160 p.


https://doi.org/10.1101/gr.162503.113
https://doi.org/10.1101/gr.162503.113
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://www.fondationbiodiversite.fr/le-developpement-de-la-cueillette-de-plantes-sauvages-sur-le-territoire-francais-conditions-et-enjeux-de-la-durabilite/
https://doi.org/10.1093/af/vfac005
https://doi.org/10.1093/af/vfac005
https://doi.org/10.1093/af/vfac008
https://doi.org/10.1093/af/vfac008
https://vocabulairedestransitions.fr/article-37
https://vocabulairedestransitions.fr/article-37

CAUSE VEGETALE

Porcher J., 2025. Un désir de communisme. L’¢élevage paysan aujourd’hui.
Critique, 939-940, 752-764.

Pouteau S., 2014. Beyond “second animals”. Making sense of plant ethics.
Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 27, 1-25.

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pignier N., Pinton F., Porcher J., 2024.
PlantCoopLab, coopérer avec les plantes pour une alimentation durable.
Nature Sciences Sociétés, 32 (1), 98-104. https://doi.org/10.1051/nss/2024028

Pouteau S., Javelle A., Mouret S., Pinton F., Torres Alvarez M. F. de, 2025.
Cueillir en coopérant avec les plantes : savoir étre, savoir faire, savoir dire
I’expérience des cueilleurs, note de synthése, 24 p., hal-04980254

Regan T., 2013. Les droits des animaux. Paris, Hermann, 752 p.

Saito K., 2021. La nature contre le capital. L’écologie de Marx dans sa critique
inachevée du capital, Paris, Syllepse, 352 p.

Sanson A., 1907. Traité de zootechnie, tome I, 5¢ édition revue et corrigée,
Paris, Librairie agricole de la maison rustique.

Singer P., 1997. Questions d’éthique pratique, Bayard, 370 p.

Torres Alvarez M. E. de, 2017. Humains, bovins et prairies naturelles : histoire
commune de réciprocité et d’échange marchand, thése de doctorat, spécia-
lit¢ Ethnologie, université Paul Valéry, Montpellier.

Traini C., 2011. La cause animale. Essai de sociologie historique (1820-1980),
Paris, Presses universitaires de France, 240 p.


https://doi.org/10.1051/nss/2024028

PERSPECTIVES.
Vers un parlement des plantes

Sylvie Pouteau

Bien que pourvoyeuses de la vie matérielle sur terre, les plantes restent
cantonnées a une position d’objets, et non de partenaires avec qui travailler,
étant a la fois omniprésentes et occultées par nos radars occidentaux. La
cause végétale est un impensé, ou un mal a penser, méme pour celles et
ceux qui sont engagés dans un travail vivant, comme cela a été exposé tout
au long des chapitres de cet ouvrage. L’idée d’un parlement des plantes,
encore a I’état de gestation, est motivée par le besoin d’inverser cette
tendance. Elle n’est pas une conclusion a proprement parler, ce qui a ce
stade serait prématuré, mais une invitation a poursuivre I’énonciation des
choix de travail vivant et la revendication d’un lien ontologique entre cause
paysanne et cause végétale. Bien qu’antérieure au projet PlantCoopLab
qui a inspiré cet ouvrage, elle permet de restituer un certain nombre de ses
attendus et peut étre congue comme son prolongement naturel.

A T’origine, I’idée est née d’une réflexion sur les « mondes végétaux »
(Pouteau, 2020). Le parlement des plantes est ainsi un parlement des
mondes végétaux. Faire monde avec les plantes, comme cela a été discuté
lors des journées d’études PlantCoopLab, suppose de préciser ce qu’est un
«monde » ou un « Umwelt®* » pour les plantes. Ici, les mondes végétaux
sont définis comme les communautés humaines que les plantes suscitent
en nous habitant de multiples maniéres, matérielles et immatérielles,
notamment en nous nourrissant et en nous soignant (Pouteau, 2020).
Ces communautés existent de facto de par les pratiques et les sociabilités
qui les sous-tendent, et qui sont pour partie représentées par des réseaux
professionnels. Congu comme une institution hypothétique, le parlement
des plantes a pour vocation de reconstituer un plan d’appartenance ancré

82. Le terme Umwelt, traduit par « monde propre » ou « monde subjectif », est devenu un concept
philosophique majeur grice aux travaux menés par Jacob von Uexkiill (2010 [1934])ily a
environ un siecle. Il se distingue du monde universel de la science en ce qu’il désigne des mondes
de sens et de significations qui sont manifestés par les actions des animaux ou des humains.



CAUSE VEGETALE

dans des dynamiques vitales de reproduction. Celles-ci sont tissées par les
mondes végétaux grace au travail vivant de celles et ceux qui peuvent se
reconnaitre comme des travailleurs des plantes. Le parlement des plantes
est donc aussi un parlement des travailleurs des plantes.

ETRE HABITE ET HABITER

Comme le souligne I’écrivaine et journaliste Marie-Paule Nougaret
(2010), ce ne sont pas les plantes qui habitent chez nous. C’est nous qui
habitons dans la « cité des plantes ». Mais si les plantes n’habitent pas
« chez » nous, néanmoins elles habitent « en » nous. Elles nous habitent.
De maniére concréete, en nous apportant nourritures, remedes, senteurs,
et en nous offrant ainsi leur chaleur puisée dans le Soleil grace a la
photosynthése. Et si I’on poursuit la métaphore, de fagon plus subtile,
en suscitant en nous des représentations, des sentiments et des maniéres
d’agir. Par exemple, arroser est un geste que nous ne pouvons avoir qu’a
I’endroit des plantes. Cueillir ou tailler ne se résume pas a ramasser des
ressources et n’a de sens qu’en relation avec des végétaux. Semer est
le geste paradigmatique d’une confiance indéfectible envers les puis-
sances germinatives végétales. Plus subtilement encore, les plantes nous
habitent en nous rassemblant dans des communautés humaines d’affi-
nités, de sens et de pratiques. Lorsque la dimension des groupes humains
reste limitée, il peut y avoir congruence entre ces différents niveaux
qui s’organisent autour d’un méme récit des relations plantes-humains,
ce récit se faisant alors le porteur d’une identité commune (Congretel,
2020). Dans les sociétés issues de la modernité, ce n’est en général plus
le cas. Ces derniéres sont fragmentées en groupes d’appartenance a une
diversité de registres de sensibilités, de représentations et de pratiques,
au sein desquels le récit des relations plantes-humains s’estompe, ou
n’est plus perceptible. Il perd alors sa fonction identitaire et n’est plus
investi d’une signification collective partagée, et donc politique.

Parler de « mondes végétaux » au pluriel renvoie a cette multiplicité.
Celle-ci existe déja dans les sociétés autochtones, qui ont conservé leur
enracinement a la terre. Elles sont multiples et entretiennent une grande
diversité de relations avec les plantes a travers le monde. Les sociétés
dites « modernes » sont elles-mémes plurielles, porteuses d’une « Cité
subjective » en dépit des forces uniformisatrices du capitalisme mondial
intégré (Guattari, 1992 ; Fourquet, 2007). Au sein d’un méme pays,
comme la France, il existe une grande variété de représentations, de
sensibilités et de pratiques. La diversification des trajectoires agricoles et
agroécologiques en fait la démonstration, méme si les rapports de force
sont inégaux (Andrade et al., 2020 ; Giraldo, 2025). Cependant, ce qui
fait I"unité des sociétés modernes est I’effacement presque total de tout
un pan de la Cité subjective, celui des relations de sociabilité avec les



PERSPECTIVES

plantes au profit de discours plus techniques, rationalisés, objectifiants
et portés par une ambition de scientificité et de productivité.

PERDRE ET RETROUVER LA PAROLE

De facon symbolique, la disparition des plantes, avant d’étre percep-
tible dans les milieux naturels, s’est produite dans nos mondes végétaux :
elles n’ont plus de mondes a habiter que des déserts d’abstractions. De
facon symptomatique aussi, I’expression « ontologie végétale » est
aujourd’hui presque exclusivement employée pour désigner des voca-
bulaires numériques servant a hiérarchiser les masses d’informations du
big data (Leonelli, 2022). Dans ce contexte, une ontologie végétale est
I’architecture des données enregistrées pour une espece. Or, dans sa défi-
nition originale, le terme « ontologie » désigne un discours (logos) sur
I’étre (ontos), en I’occurrence sur 1’étre des plantes®. Dans les ontologies
numériques, 1’étre est anéanti au profit de masques interchangeables
dans des boucles de substitution allant a 1’infini, qui tiennent lieu de
parole — elle-méme réduite a des successions numériques. Le mot
« ontologie » est ainsi vidé de sa substance, il n’est plus qu’une coquille
vide. Il n’y a alors plus non plus de « mondes végétaux ».

Considéré comme un terme savant, le mot « ontologie » semble sorti
des préoccupations des sociétés modernes, que ce soit au sens propre de
son usage et de sa compréhension, ou au sens figuré car la considération
ontologique elle-méme semble avoir déserté ces sociétés. Sa charge philo-
sophique peut sembler trop lourde a porter pour la majorité des personnes.
Toutefois, abandonner les ontologies végétales au seul domaine numérique
a de quoi susciter quelques interrogations. Le fait que quelques anthro-
pologues et philosophes invoquent un « tournant ontologique » en raison
notamment d’un nouvel intérét pour les « non-humains » (Kohn, 2015 ;
Abbott, 2021) ne doit pas nous faire oublier que ce tournant doit rencontrer
une parole ou un discours vernaculaire, et non construire un récit savant
ou ¢loigné des contingences de la vie concréte et du travail vivant.

Revendiquer le terme « ontologie » n’est pas un pas de co6té intel-
lectuel. Avoir un discours sur 1’étre végétal n’implique pas seulement
d’avoir une perception de cet « étre », mais d’étre aussi capable de
I’énoncer, c¢’est-a-dire de prendre le risque de sa propre identité par le
fait de I’énonciation et du geste d’attestation qui nous engage. Avoir un
discours sur I’étre végétal, sur ce que sont les plantes, est ainsi en méme
temps un discours sur qui nous sommes. Dans ce discours, les plantes et
nous sommes les deux faces d’un méme miroir, reflétant chacun I’image
de I’autre et concourant ensemble a la création des mondes végétaux.

83. Ce discours ne passe pas seulement par la parole, mais aussi par le geste. Une ontologie
est donc autant verbale que performative.



CAUSE VEGETALE

Sinous n’avons plus d’autres mondes végétaux que des masques numé-
riques, c’est que nous sommes en train de devenir inhabitables pour
les plantes. Etre ou (re)devenir habitable pour elles, en leur offrant la
possibilité de susciter des mondes végétaux en nous et par nous peut, et
méme doit, étre une initiative individuelle. Mais elle ne peut rester isolée
dans I’insularité d’un récit personnel. Car les mondes végétaux sont
avant tout reliés et solidaires. IIs n’ont un plan de consistance que dans
la création de communautés humaines, qui leur doivent de pouvoir forger
une identité d’appartenance a ce qui les dépasse. Ils sont toujours a
«n—1» (Deleuze, Guattari, 1980)% : ils se situent en deca d’un devenir
potentiellement illimité et s’édifient par soustraction, par limitation a une
communauté qui peut a la fois se refermer sur ses limites — ethniques,
religieuses, professionnelles, etc. — et les repousser par des alliances
qui renouvellent continuellement ses contours.

Le parlement des plantes accueille ainsi non pas des délégations ou
des représentants des plantes ou d’espéces végétales établies selon des
critéres stables de différenciation et de classification, mais des repré-
sentants de mondes végétaux. Autrement dit, des représentants de
communautés humaines porteuses d’un discours situé sur leurs relations
a I’étre des plantes. Ce ne sont donc ni des individus ni des écoles de
pensées, ni des syndicats ou des partis politiques, mais des organisations
ou des corporations autoconstituées de pratiques assumées et engagées
avec et par les plantes. L’idée s’inspire du « Parlement des choses »
proposé par Bruno Latour pour faire entrer la nature en politique (2018
[2014]). Mais elle s’en distingue en ce qu’elle ne vise pas a étendre « aux
choses le privilége de la représentation, de la discussion démocratique et
du droit » (p. 54)%. 1l ne s’agit pas de convoquer les non-humains, par

84. « Le multiple, i/ faut le faire, non pas en ajoutant toujours une dimension supérieure, mais
au contraire le plus simplement, a force de sobriété, au niveau des dimensions dont on dispose,
toujours n — 1 (c’est seulement ainsi que I’un fait partie du multiple, en étant toujours soustrait).
Soustraire I’unique de la multiplicité a constituer ; écrire a n — 1. Un tel systéme pourrait étre
nommé rhizome. » (Deleuze et Guattari, 1980, p. 13).

85. « L’écologie nous oblige donc a repenser a la fois la science et la politique. Nous avions
exprimé cette double refonte par I’expression, “le Parlement des choses”. 11 s’agit, disions-nous,
de convoquer le Parlement des choses, ou plutot de proposer des formes institutionnelles
officielles a un Parlement invisible mais déja opérationnel dont les linéaments doivent pouvoir
se discerner empiriquement. Notre ambition a donc deux moments. Le premier consiste a
définir ce Parlement, en le distinguant d’autres formes de relations de la politique et des
sciences qui ont pu exister dans le passé ou qui existent encore. Le second (encore largement
a venir) consiste a rechercher dans les imbroglios politico-scientifiques actuels la préfiguration
officieuse de ce Parlement. En effet, la tiche n’est plus d’inventer par une utopie une politique
idéale qui serait, par miracle, réconciliée avec les sciences, mais de manifester officiellement
ce qui existe déja officieusement. Les taches conjointes du sociologue, du philosophe et du
politologue ont pour but de préparer par des mots, des concepts, des terrains, des textes, la
reconnaissance officielle de ces linéaments qu’une institution viendra ensuite renforcer, inflé-
chir ou fonder. » (Latour, 2018, p. 53-54)



PERSPECTIVES

exemple des entités géographiques comme des foréts ou des océans, dans
le théatre des négociations en les faisant représenter par des délégations
(Latour, 2015). Méme s’il est dans un premier temps une institution
hypothétique a caractére théatral, le parlement des plantes ne repose
sur aucune personnification des végétaux, ni a titre substantiel ni a titre
procédural (Hermitte, 2011). Il est un parlement ou s’expriment des étres
humains qui veulent exposer cette part de la « Cité subjective » (Guattari,
1992) représentée par leurs mondes végétaux.

REPRESENTER ET REVENDIQUER DES MONDES

Etre habité par les plantes présuppose d’étre relié a une communauté
humaine coconstruite avec ces plantes dans des liens d’affinités, de sens et
de pratiques. A la base de toutes les sociétés agricoles, cette réalité a basculé
au XIX® siecle avec la rationalisation de I’agriculture, allant de pair avec
I’urbanisation et la perte des liens nourriciers a la terre et aux plantes. Les
premiers affectés par ce basculement, qui s’est amorcé dés le XVIII® siecle,
les paysans sont devenus la cible d’un complet renversement ontologique,
accusés d’ignorance et de superstitions qu’il s’est alors agi d’éradiquer
par la rationalité agronomique (Bertrand, 2018). Remontant aux révoltes
frumentaires du XVII® siécle, leurs revendications et protestations n’ont
cessé de dénoncer cette inversion du sens, conduisant a un foisonnement de
pratiques jugées plus écologiques et sociales, un mouvement qui se poursuit
aujourd’hui dans le monde entier (Rosset ez al., 2025). Non seulement les
paysans, mais les usagers eux-mémes, y compris dans les villes, se sont
organisés pour entamer de nouvelles dynamiques (Baudry, 2012).

De facon encore cryptique, les mondes végétaux existent déja. Il ne leur
manque que de se reconnaitre et de se faire connaitre. Il faut pour cela un
espace, une aréne — politique a titre hypothétique — qui aura vocation
a la fois a les fédérer et a leur faire prendre part a des négociations, a
I’instar du mécanisme de la société civile et des peuples autochtones pour
les négociations internationales sur le droit a I’alimentation et a la nutri-
tion®. Ce mécanisme est un espace ouvert, non prédéfini par des régles de
représentativité par des membres officiels, il se compose des organisations
qui veulent y participer. Il contribue aussi a relier les sources d’inspira-
tions qui soutiennent la reconnaissance de leurs relations avec la Terre ou

86. « Le Mécanisme de la Société Civile et des Peuples Autochtones (MSCPA) pour les rela-
tions avec le Comité des Nations Unies sur la sécurité alimentaire mondiale (CSA) est le plus
important espace international regroupant les organisations de la société civile travaillant a
I’éradication de I’insécurité alimentaire et la malnutrition. Le MSCPA a été fondé en 2010,
comme une partie essentielle et autonome du CSA réformé. Le but du MSCPA est de faciliter
la participation de la société civile et son articulation dans les processus politiques du CSA.
Au cours des derniéres années, plusieurs centaines d’organismes nationaux, régionaux ou
mondiaux ont participé au MSCPA. » https://www.csm4cfs.org/fr/what-is-the-csm/.


https://www.csm4cfs.org/fr/what-is-the-csm/

CAUSE VEGETALE

des riviéres, par exemple en Amérique du Sud, en Nouvelle-Zélande ou
encore en Nouvelle-Calédonie (Gosselin, Bartoli, 2022). De méme que
des peuples autochtones peuvent accéder par ce mécanisme a une prise
de parole, les peuples « mondes végétaux » autoconstitués pourraient un
jour aussi avoir leur voix dans des arénes internationales. Cet horizon a
long terme n’est cependant pas une priorité. Il ne s’agit pas d’instituer le
parlement des plantes, qui au contraire doit rester en dega de toute forme
de fixation par des normes nationales ou internationales. Préfigurer une
ébauche de ce parlement en France pourrait étre une étape préliminaire, en
soi critique et décisive. En effet, dans la mesure ot nos mondes végétaux
sont actuellement trés fragmentés, on peut s’attendre a beaucoup de diver-
gences qui devront étre surmontées par un dispositif de médiation et de
mise en débat — une instance essentielle pour le fonctionnement du parle-
ment des plantes, comme pour toute autre assemblée.

Une maniére de structurer les débats qui pourront survenir est de
reconnaitre la diversité des formes de représentation : épistémique,
correspondant a une facon de percevoir et de comprendre les plantes ;
politique, comme instance d’expression d’un groupe ou d’une organisa-
tion avec ses délégués ou représentants ; théatrale, en tant que mise en
sceéne dans I’espace public. Représenter consiste habituellement a figurer,
donner figure a I’absent en le rendant présent par procuration. C’est le
geste inverse du masque numérique qui annihile la présence ainsi que
la figure de cette présence. Au contraire, la représentation doit redoubler
la présence, intensifier un discours sur I’étre de ce qui est, au point ou
celui-ci est réellement re-présent-€. Dans le cas des mondes végétaux,
cette réalité prend un relief plus marqué encore puisque les représentants
sont eux-mémes des instances de ces mondes végétaux. Et ils ne le sont
que parce qu’ils peuvent représenter aussi les autres instances de ces
mondes végétaux — ce qui ne peut se faire que par une intensification du
caractere relié et solidaire des communautés qui les sous-tendent.

Un exemple de superposition des trois niveaux (épistémique, poli-
tique/éthique, théatral) est celui de I’article sur la dignité des créatures
animales et végétales dans la Constitution suisse (CENH, 2008). L’idée
de dignité vient heurter la conception réductionniste et nominaliste des
plantes (Pouteau, 2021 [2014] ; Willemsen, 2009). Elle est posée dans
une aréne juridique, car inscrite dans la Constitution fédérale. Elle fait
sensation dans I’espace public, car relayée de diverses manicres par les
médias®’. Cette tentative unique a ce jour, placée en plein ceceur du monde

87. En particulier, le « Ig Nobel prize » de la paix a été décerné en 2008 a la Commission
d’¢éthique pour les biotechnologies dans le domaine non humain (CENH) de la Confédération
suisse ainsi qu’aux citoyens de la Suisse pour I’adoption du principe légal que les plantes ont
une dignité. Cette parodie américaine des prix Nobels récompense chaque année les recherches
jugées les plus improbables : « research that first makes you laugh, but then makes you think »,
https://improbable.com/ig/winners/#ig2008.


https://improbable.com/ig/winners/#ig2008

PERSPECTIVES

occidental, n’a pu jusqu’ici surmonter le défi épistémique d’une recon-
naissance de la subjectivité végétale — entendons par la les maniéres
qu’ont les plantes de s’exprimer, qu’on peut nommer « ame », « sensi-
bilité », « intelligence », « intentionnalité », etc. Ceci ne signifie pas
que le débat soit clos, puisque I’article reste intégré a la Constitution
de la Suisse. Maintenir cette tension présente aussi I’avantage d’éviter
certaines illusions liées a Iattribution de droits a la nature. Dans la
pratique, ces droits restent conditionnés a des rapports de forces qui
continuent de s’exercer (Gonzalez-Serrano, 2025). De plus, ils entre-
tiennent un rapport d’extériorité a une nature dépourvue de monde.

Une des conclusions de I’expérience suisse est que 1’Occident reste
captif d’une compréhension de la subjectivité indexée aux critéres
de raison et de sensibilité, dont I’attribution aux plantes ne fait pas
I’unanimité a ce stade (CENH, 2008). Attribuer une sensibilité ou
une intelligence aux plantes ne fait que subordonner leur représenta-
tion a une référence animale. Ce n’est alors pas avec les plantes que
nous pensons nos relations, mais avec des animaux hypothétiques
(voir Pouteau, chapitre 5). Que la vie soit intelligente n’est pas une
découverte récente. Toute la question est de savoir a quelle intelligence
nous nous référons. Une intelligence électrique neuronale ne distingue
guere les plantes d’une intelligence artificielle générative, autrement dit
d’une machine. Par contre, si nous nous plagcons en observateurs de nos
mondes végétaux, nous pouvons dépasser I’imaginaire technologique
des télécommunications et des réseaux numériques pour entrevoir une
intelligence plus subtile et non calculatrice. Dans le cas contraire, si
nous refusons d’admettre I’importance de ces mondes au-dela du calcul,
nous sommes alors voués a devenir inhabitables — un état qui pourrait
se révéler particulierement précaire.

BASSINS-VERSANTS VEGETAUX
ET LEURS AMBASSADES

Un certain nombre d’initiatives instituantes ont vu le jour récem-
ment, donnant une place importante au fait d’habiter, d’étre habitant.
C’est le cas notamment des bassins-versants de fleuves comme la
Loire ou le Rhone®. Dans le prolongement, le conseil diplomatique
de bassins-versants a été pensé dans la région Iémanique de la Suisse,
la ou convergent quatre des grands bassins-versants d’Europe (Rhone,

88. L’assemblée populaire du Rhone est la premiére démarche transnationale pour définir les
nouveaux droits du Rhone (https://www.assembleepopulairedurhone.org/). Initiée par le
POLAU en 2019, le parlement de Loire est une démarche territoriale entre arts, sciences et
droits de la nature (https://polau.org/parlement-de-loire/les-actions-fondatrices/
demarche-du-parlement-de-loire).


https://www.assembleepopulairedurhone.org/
https://polau.org/parlement-de-loire/les-actions-fondatrices/demarche-du-parlement-de-loire
https://polau.org/parlement-de-loire/les-actions-fondatrices/demarche-du-parlement-de-loire

CAUSE VEGETALE

Rhin, Danube, P6)®. Etre habitant renvoie a une dimension ontologique
de notre propre étre au monde, enraciné dans un lieu, le notre. Ceci
est particuliérement tangible lorsque I’initiative instituante est lice a
une unité¢ géographique, méme si celle-ci est complexe et répartie sur
des territoires trés vastes. Dans le cas des plantes, la notion de bassin-
versant pourrait sembler inappropriée de prime abord. Un bassin-versant
végétal peut en effet se révéler immense, répandu sur toute la planéte,
dans des aires plus ou moins fragmentées et sans réelle unité géogra-
phique concréte. Mais, a nouveau, rappelons qu’étre habitant n’est pas
la méme chose qu’étre habité. Pour étre habité, il n’y a pas besoin d une
unité géographique tangible. Les mondes végétaux sont sans frontiére
et nécessitent une autre fagon d’instituer des relations d’habitation.
Cette fagon est en quelque sorte inversée par rapport au modele d’un
bassin-versant ou d’une lagune, comme celle du Mar Menor en Espagne
(Gosselin, Bartoli, 2022).

Face a un tel manque d’ancrage géographique, concevoir des moda-
lités hypothétiques de fonctionnement du parlement des plantes pourrait
se révéler particulierement hasardeux. Une fagon de surmonter cette
possible difficulté est de faire d’abord émerger des mondes végétaux
ambassadeurs qui soient capables de constituer des points de nucléation
et d’expérimentation. Le manque d’ancrage géographique s’avére ici
compensé par la préexistence de liens. Etre habité implique d’étre relié
dans des communautés d’appartenance par des pratiques. Au contraire,
étre habitant ne présuppose pas d’appartenir a un monde relié : les liens,
il faut d’abord les faire. Les deux modalités d’habitation sont donc a
nouveau en miroir I’'une de 1’autre. Les mondes végétaux nécessitent une
autre facon d’instituer des relations d’habitation, parce qu’ils supposent
d’emblée un plan de relations, un « faire peuple » ou « faire monde
végétal ». Ce n’est qu’une fois ce plan d’appartenance reconnu et énoncé
qu’une ouverture a des individus peut venir élargir la base fondatrice du
parlement des plantes, et non I’inverse.

Parmi les initiatives instituantes qui tentent de partir des réalités vécues
par des habités, et non par des habitants, on trouve certaines utopies d’ar-
tistes qui tentent de traduire un besoin de dépassement des normes qui
restreignent notre condition humaine terrestre. Par exemple, le couple
Lucy et Jorge Orta a saisi I’occasion d’une résidence en 2007 sur le conti-
nent Antarctique, sur la base argentine de Morambio, pour reconsidérer le
traité qui établit un accord de paix, de recherche et de coopération entre

89. Le conseil diplomatique de bassins versants a été initi¢ a Genéve en 2022, dans le cadre d’une
recherche-création de David G¢é Bartoli, et inauguré en avril 2024 avec les partenaires fondateurs :
« ce conseil s’inscrit dans une nouvelle géographie politique s’appuyant sur les cycles de I’eau
pour repenser les échelles, les modes de 1’agir politique et la solidarité entre communautés habi-
tantes. » (https://www.1000ecologies.ch/conseil-diplomatique-bassins-versants-20-avril).


http://ecologies.ch/conseil-diplomatique-bassins-versants-20-avril

PERSPECTIVES

une cinquantaine d’Etats®. Ce traité unique sur un continent bien réel,
mais pour I’essentiel inhabité, ouvre la perspective d’un Etat futur sans
frontiére, étendu sur toute la surface terrestre et permettant une libre circu-
lation de tous les individus et de tous les réfugiés politiques et climatiques.
Cette résidence s’est traduite notamment par la création d’un drapeau
antarctique et d’un passeport antarctique, ce dernier étant délivré par les
artistes lors de leurs expositions dans le monde entier®. Un autre exemple
est celui de I’ambassade de la MétaNation créée par WOS/agence des
hypothéses, une initiative de ’artiste Claire Dehove.

« La MétaNation est une utopie d 'un au-dela des nations. Elle se définit au fur
et a mesure de [’accroissement de sa communauté, de ses valeurs et sa culture.
Par pollinisation, la MétaNation devient ainsi opératoire dans le réel en
ceuvrant a des transformations homéopathiques de la pensée et des pratiques
de ’en-commun. Elle dispose d une Ambassade qui la représente et lui permet
de mener sa vie transfrontaliére en tant que manceuvre méta-institutionnelle. »”

Dans cet exemple, I’ambassade définit un lieu réel dont I’Etat de
rattachement est quant a lui virtuel et trouve sa seule consistance dans
des habités, plutot que des habitants.

Dans le cas des plantes, de réelles restrictions de circulation ou de
pratiques existent et peuvent faire 1’objet de revendications transterrito-
riales ou transfrontaliéres. Méme en I’absence d’une unité géographique
de répartition, les végétaux nous renvoient a une demeure, une fagon de
demeurer ou d’étre a demeure, que ce soit dans une pratique sédentaire
via I’agriculture ou dans une pratique plus nomade et itinérante comme
la cueillette. Au cours des explorations menées dans le cadre du projet de
recherche PlantCoopLab, et évoquées dans les chapitres de cet ouvrage, se
sont ainsi spontanément présentées deux catégories de mondes végétaux
qui, a titre d’hypothése, peuvent étre envisagées comme les toutes
premiéres ambassades du futur parlement des plantes : une ambassade
des cueilleurs et une ambassade des artisans semenciers. En effet, ceux-ci
revendiquent des fagons d’habiter pour devenir habitables et étre effective-
ment habités. Ils travaillent assidiiment a faire reconnaitre des besoins qui
ne sont pas couverts par des modalités institutionnelles classiques. Leurs
efforts tendent a dépasser la simple utopie pour aboutir a des formes de
reconnaissance institutionnelle, concrétisées par des protections juridiques,
ce qui peut en retour avoir des effets contraignants indésirables.

90. Le traité sur I’ Antarctique a été signé en 1959 aux Etats-Unis en vue de réglementer les
relations entre les douze Etats signataires. Il est en vigueur depuis 1961 et compte aujourd’hui
cinquante-huit parties qui n’ont pas toutes les mémes statuts de représentation (source :
Wikipédia, consulté le 03/06/2025).

91. Voir le site du Studio Orta créé en France par le duo Lucy et Jorge Orta (https://www.
studio-orta.com/fr/artworks/serie/12/antarctica).

92. Voir le site de WOS / agence des hypotheses (https://wos-agencedeshypotheses.com/
ambassade-de-la-metanation/).


https://www.studio-orta.com/fr/artworks/serie/12/antarctica
https://www.studio-orta.com/fr/artworks/serie/12/antarctica
https://wos-agencedeshypotheses.com/ambassade-de-la-metanation/
https://wos-agencedeshypotheses.com/ambassade-de-la-metanation/

CAUSE VEGETALE

En effet, une fois assurée une organisation qui permet de garantir
une reconnaissance et une légitimité professionnelles, il reste une part
non exprimée de motivations, qui sont pourtant a 1’origine des efforts
engagés, parfois de longue lutte. Bien que reconnue comme essen-
tielle par un certain nombre de praticiens, la part sensible est celle
qui semble de prime abord étre le moins directement exprimable et
exprimée (Pinton, chapitre 2). Le plus souvent, elle reste tacite ou passe
par de multiples traductions qui demandent un long travail de décryp-
tage. La création du parlement des plantes est congue pour entretenir cet
objectif d’énonciation. Constituer des ambassades apparait comme une
stratégie pour empécher les frontiéres de se refermer sur des énoncés
trop techniques ou juridiques, a mesure que des avancées sont obtenues,
et pour constamment renouveler ’inspiration qui anime les besoins
initiaux de se constituer en mondes végétaux. Par exemple, la quéte de
professionnalisation de la cueillette semble avoir abouti a mettre de coté
la part sensible du travail pour satisfaire les critéres de reconnaissance
institutionnelle. L’effort entrepris pour réintégrer cette part dans la défi-
nition de la profession pose un défi structurel : ou bien provoquer un
changement des régles du jeu, ou bien s’affirmer sur un terrain « autre ».
De la méme fagon, on peut se demander jusqu’a quel point les artisans-
semenciers ont réussi a intégrer la revendication d’une part sensible de
leur travail dans leurs démarches de reconnaissance professionnelle.

LE PARLEMENT DES PLANTES, UN PASSEPORT
POUR LAVENIR ?

Les diverses contributions ici réunies ont convergé vers I’affirmation
d’une éthique du travail vivant qui unit la cause végétale a la cause
paysanne. Ce n’est pas un projet de politique normative, mais de poli-
tique générative de soi et des relations aux autres : « I’attention et I’écoute
de la différence radicale des plantes ne révelent pas seulement notre
interconnexion — elles nous mettent nécessairement a 1’épreuve, nous
obligeant a nous demander quelles catégories sont utiles et lesquelles
doivent étre repensées » (Head et al., 2014, p. 868, traduit par I’autrice).
Parmi ces catégories, le travail semble parfois oublié, implicitement
congu comme une contingence qu’il faut subir telle une contrainte. On
oublie qu’il est la source de toutes les possibilités de croissance humaine
et non humaine et, par 12 méme, de reconquéte de « territoires existen-
tiels » déconstruits par 1’industrialisation des sociétés®. Rendre compte

93. L’idée de « territoire existentiel » chez Félix Guattari (1989) est inséparable d’une triple
compréhension écologique, recouverte par 1’idée d’écosophie. Elle implique une écologie de
I’intériorité et une écologie des relations humaines permettant de dépasser les logiques de
standardisation et d’uniformisation qui détruisent la vie humaine et non humaine.



167
PERSPECTIVES

de cette part d’habitabilité des plantes en nous, qui n’existe que par
I’entrelacs des relations sensibles, esthétiques, affectives, spirituelles, est
une fagon de reconstituer une demeure commune. Nos mondes végétaux
sont les oubliés des projets d’écologisation et le parlement des plantes
un moyen de renverser cette tendance en rappelant que nos territoires
existentiels sont réels et non réels, entiérement constitués des relations
créées par un travail.

En coopérant avec les plantes, nous pouvons faire I’expérience d’un
travail vivant comme art et expression d’un nouveau « paradigme
esthétique », capable de reformuler complétement notre relation au
monde (Bourriaud, 1994 ; Barbanti et al., 2014). Nous pouvons entre-
voir une métanation, un métacontinent de nos sensibilités habitables,
que le parlement des plantes aura vocation a représenter sous toutes
les formes possibles. Entre utopie d’artistes a caractére théatral, créant
des lieux virtuels, des représentations hypothétiques, des obligations
potentielles, et utopie réalisée a caractére institutionnel, définissant
des lieux réels, des représentations réelles, des obligations réelles, il
existe un espace encore non approprié¢ qui se nourrit de part et d’autre
et affirme un besoin non couvert. Dans une conférence prononcée
en 1967, Michel Foucault (2004 [1967]) s’est attaché a requalifier
la diversité des lieux qui ne sont pas des « emplacements », réduits
a des relations de voisinage entre points ou éléments fixés. Il a pour
cela introduit le concept d’« hétérotopie », qui s’applique a des loca-
lisations imbriquées, telles un bateau qui fait escale dans un port de
I’océan Pacifique ou un chateau de Baviére dans un théatre romain.
La revendication d’une part sensible du travail, ou d’un travail vivant,
échappe elle aussi a la métrique de I’espace et du temps. Elle n’est pas
instituable ni non plus strictement hermétique a toute forme d’insti-
tutionnalité. Elle définit une hétéropolitique, une part de la cité qui
ne peut étre accueillie que dans une institution hypothétique ou une
hypothése instituante. Ainsi, entamer un travail d’énonciation des rela-
tions des cueilleurs avec les plantes ne se limite pas a la retranscription
des diverses émotions et dispositions mobilisées dans ce qui est défini
comme un travail vivant. Cela constitue un processus diplomatique
de révélation de mondes végétaux, des mondes habités et habitables.
Ce processus diplomatique, qui peut étre dénommé « ambassade »,
inaugure ainsi une phytopolitique. L’ambassade est ici un projet
hétéropolitique qui subvient aux manques inhérents aux cadres insti-
tutionnels. C’est une initiative de peuples « mondes végétaux », qui
partagent des modalités d’action avec la société civile et les peuples
autochtones, sans pour autant coincider avec ceux-ci ni se laisser
limiter par des découpages organisationnels ou ethniques.

De proche en proche, d’ambassade en ambassade, le parlement des
plantes pourra prendre consistance et commencer a poser les bases d une



CAUSE VEGETALE

constitution hypothétique. Pris dans des flux végétaux en constante
transformation dans les milieux naturels et cultivés, les mondes
végétaux sont eux-mémes en continuelle reconfiguration, évoluant a la
lisiére entre déterritorialisations et reterritorialisations — entre pertes
de repéres, nivellement planétaire des subjectivités et retours a des
tribalismes et intégrismes identitaires (Guattari, 1992). Trouvant leur
ancrage dans des territoires existentiels, ils participent a restaurer la Cité
subjective, une cité a la fois transnationale et transcontinentale. Son
caractere a priori hypothétique ne contredit pas le fait qu’elle s’annonce
avec netteté dans les mobilisations de praticiens et d’acteurs engagés,
dont les propos ont été rapportés dans ces pages. Cet ouvrage n’a bien
sir pas ’ambition de forcer cet horizon par un énoncé prématuré, mais
de le rendre possible ou simplement perceptible. « L’avenir, tu n’as pas
a le prévoir, mais a le permettre », écrivait Antoine de Saint-Exupéry®.
La devise « an— 1 » de Deleuze et Guattari (1980) semble s’appliquer
particuliérement bien a cette perspective. Il s’agit de procéder par sous-
traction plutot que par addition, par repérage de ce qui manque et qui,
une fois repéré, continue de manquer. C’est une dominante mineure qui
soutient les deux versants d’une méme cause inexplorée : cause végétale
et cause paysanne, une raison commune qui attend d’étre reconnue
apres 10 000 ans d’histoire agriculturelle.

BIBLIOGRAPHIE

Abbott S., 2021. Approaching nonhuman ontologies: trees, communication,
and qualitative inquiry. Qualitative Inquiry, 27 (8-9), 1059-1071. https://
doi.org/10.1177/1077800421994954

Andrade D., Pasini F., Scarano F. R., 2020. Syntropy and innovation in agri-
culture. Current Opinion in Environmental Sustainability, 45, 20-24. https://
doi.org/10.1016/j.cosust.2020.08.003

Barbanti R., Bordini S., Verner L., 2014. Art, paradigme esthétique et écosophie,
in Antonioli M. (coord.), Théories et pratiques écologiques. De 1’écologie
urbaine a l’'imagination environnementale, Nanterre, Presses universitaires
de Paris Ouest, 317-334.

Baudry S., 2012. Reclaiming urban space as resistance: The infrapolitics of
gardening. Revue frangaise d’études américaines, 131 (1), 32-48. https://
doi.org/10.3917/rfea.131.0032

Bertrand A., 2018. Le blé des physiocrates. Contribution a une histoire poli-
tique de I’ontologie végétale. Cahiers philosophiques, 152, 9-36. https://doi.
org/10.3917/caph1.152.0009

Bourriaud N., 1994. Le paradigme esthétique. Chimeres, 21 (1), 77-94. https://
doi.org/10.3406/chime.1994.1932

94. Citadelle, Paris, Gallimard, 1948, p. 167.


https://doi.org/10.1177/1077800421994954
https://doi.org/10.1177/1077800421994954
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.08.003
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.08.003
https://doi.org/10.3917/rfea.131.0032
https://doi.org/10.3917/rfea.131.0032
https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3917/caph1.152.0009
https://doi.org/10.3406/chime.1994.1932
https://doi.org/10.3406/chime.1994.1932

PERSPECTIVES

CENH, 2008. La dignité de la créature dans le régne végétal, Berne, Commission
fédérale d’éthique pour la biotechnologie dans le domaine non-humain
(CENH), 24 p. https://www.ekah.admin.ch/fr/themes/dignite-de-la-creature

Congretel M., 2020. Décrire une plante « en train de (se) faire » : le guarana
a I’épreuve d’une approche ontologique. La pensée écologique, 6, 44-60.
https://doi.org/10.3917/1pe.006.0044

Deleuze G., Guattari F., 1980. Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie,
Paris, Minuit, 648 p.

Foucault M., 2004 [1967]. « Des espaces autres ». Empan, 54 , 12-19.

Fourquet F., 2007. La subjectivité mondiale. Une intuition de Félix Guattari. Le
Portique, 20, https://doi.org/10.4000/leportique.1354

Giraldo O. F., 2025. The agroecological movement. A panoramic view. The
Journal of Peasant Studies, 52 (1), 47-73. https://doi.org/10.1080/0306615
0.2024.2318463

Gonzalez-Serrano M. X., 2025. Rights of nature, an ornamental legal
framework: water extractivism and backbone rivers with rights in Colombia.
The Journal of Peasant Studies, 52 (2), 322-342. https://doi.org/10.1080/03
066150.2024.2349228

Gosselin S., Bartoli D. G., 2022. La condition terrestre. Habiter la terre en
commun, Paris, Seuil, 432 p.

Guattari F., 1989. Les trois écologies, Paris, Galilée, 72 p.

Guattari F., 1992. Pratiques écosophiques et restauration de la Cité subjective.
Chimeres, 17, 95-115.

Head L., Atchison J., Phillips C., Buckingham, K., 2014. Vegetal politics:
belonging, practices and places. Social and Cultural Geography, 15 (8),
861-870. https://doi.org/10.1080/14649365.2014.973900

Hermitte M. A., 2011. La nature, sujet de droit ? Annales. Histoire, Sciences
Sociales, 1, 173-212.

Kohn E., 2015. Anthropology of ontologies. Annual Review of Anthropology,
44,311-327.

Latour B., 2015. Face a Gaia. Huit conférences sur le nouveau régime clima-
tique, Paris, La Découverte, 400 p.

Latour B., 2018 [1994]. Esquisse d’un parlement des choses. Ecologie et poli-
tique, 56, 47-64.

Leonelli S., 2022. Process-sensitive naming: trait descriptors and the shif-
ting semantics of plant (data) science. Philosophy, Theory and Practice in
Biology, 14, https://doi.org/10.3998/ptpbio.3364

Nougaret M.-P., 2010. La cité des plantes. En ville au temps des pollutions,
Arles, Actes Sud, 320 p.

Pouteau S., 2020. Mouvement et monde des étres ouverts. Vers une écologie
de la représentation des plantes. La pensée écologique, 6, 5-15. https://doi.
org/10.3917/1pe.006.0005

Pouteau S., 2021 [2014]. Par-dela de « seconds animaux » : donner sens a une
éthique pour les plantes, Choisnel V. trad., in Hiernaux Q. (éd.), Philosophie
du végétal. Botanique, épistémologie, ontologie, Paris, Vrin, 319-374.

Rosset P. M., Ule Muiioz C. L., 2025. Repeasantization and socio-territorial
movements. The Journal of Peasant Studies, 52 (3), 649-664. https://doi.
org/10.1080/03066150.2024.2434851


https://www.ekah.admin.ch/fr/themes/dignite-de-la-creature
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0044
https://doi.org/10.4000/leportique.1354
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2318463
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2318463
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2349228
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2349228
https://doi.org/10.1080/14649365.2014.973900
https://doi.org/10.3998/ptpbio.3364
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0005
https://doi.org/10.3917/lpe.006.0005
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2434851
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2434851

170
CAUSE VEGETALE

Uexkiill J. von, 2010 [1934]. Milieu animal et milieu humain, Martin-Fréville
C. trad., Paris, Payot et Rivages, 176 p.

Willemsen A., 2009. Moral consideration of plants for their own sake, in Millar
K., Hobson West P., Nerlich B. (coord.), Ethical Futures: Bioscience and
Food Horizons, Wageningen, Wageningen Academic Publishers, 434-439.



B LISTE DES AUTEURS

Coordination de I’ouvrage : Sylvie Pouteau, chargée de recherche INRAE en
philosophie, aborde 1’éthique des plantes pour 1’agriculture par des recherches
inter- et transdisciplinaires, aprés avoir exercé comme biologiste du déve-
loppement végétal. UMR SADAPT, INRAE, AgroParisTech, campus Agro
Paris-Saclay.

Aurélie Javelle, ingénieure de recherche en anthropologie de 1I’environnement
a I'Institut Agro Montpellier, travaille avec des maraichers a la compréhen-
sion de leurs relations aux plantes, et plus largement aux non-humains. UMR
Innovation, INRAE, campus de I’Institut Agro Montpellier.

Sébastien Mouret, chargé de recherche INRAE en sociologie, ses recherches
portent sur les relations de travail entre humains et animaux, et plus large-
ment les relations de travail interespeces dans les transformations des modeles
et pratiques agricoles. UMR Innovation, INRAE, campus de I’Institut Agro
Montpellier

Florence Pinton, professeure émérite AgroParisTech en sociologie, s’intéresse
aux relations des sociétés a la nature et a la gestion du vivant a différentes
échelles, et a la fagon dont s’articulent problématiques environnementales
et activités productives autour de ’agroécologie. UMR SADAPT, INRAE,
AgroParisTech, campus Agro Paris-Saclay.

Jocelyne Porcher, anciennement directrice de recherche INRAE en sociologie,
réalise des recherches sur les relations de travail entre humains et animaux, sur
la place de 1’¢élevage paysan pour soutenir une agriculture durable et la péren-
nité de nos relations avec les animaux domestiques. UMR Innovation, INRAE,
campus de I’Institut Agro Montpellier.

Maria Fernanda de Torres Alvarez, chercheuse en anthropologie, s’inté-
resse, par le travail vivant dans 1’élevage et I’agriculture, a la possibilité de
production d’une esthétique et d’une éthique du travail qui puissent redonner
du sens a la durabilité des systémes agroalimentaires. Sa contribution a été
réalisée dans le cadre de contrats postdoctoraux a ’'INRAE-UMR Innovation
au sein de I’équipe Animal’s Lab.



En couverture :
Sous un ciel qui nous menace, des coopérations plantes-humains durables
pour nourrir ['avenir (détail), aquarelle, Céleste Lottigier, 2025.

Coordination éditoriale : Géraldine Doité
Edition : Océane Le Bourhis
Mise en page : (I= EliLoCom
Dépot 1égal : février 2026

Imprimé pour vous par Libri Plureos GmbH (Allemagne)


http://www.elilocom.fr




La «cause végétale » serait-elle un impensé de la transition agroécologique
et alimentaire? Cause végétale et cause paysanne sont-elles les deux
versants d'une méme exigence ? Cet ouvrage fait le pari que cette
question, encore peu explorée, conditionne & la fois la reconnaissance

des plantes comme étres de relation et 'adoption de pratiques aujourd’hui
indispensables pour fonder des solutions «avec» la nature. A travers
I'affirmation d’une éthique du travail vivant, il met en lumiére les chaines
d'interdépendances et de sociabilités basées sur la coopération entre
humains et non-humains dans les activités productives.

Issu du projet PlantCoopLab (Plant Cooperation Laboratory), cet ouvrage
repose sur une recherche collective menée pendant cing ans. Il s'appuie
sur une démarche interdisciplinaire en sciences humaines et sociales
d'une part et transdisciplinaire d'autre part, développée en interaction
avec des travailleurs des plantes, cultivateurs et cueilleurs.

Les contributions mobilisent des approches anthropologiques, éthiques,
politiques et sociologiques qui permettent de repenser la place

de ces métiers dans une agriculture respectueuse du vivant.

L'ouvrage s'adresse aux chercheurs et universitaires, ainsi qu’aux acteurs
de la société civile, aux professionnels et aux décideurs dans les secteurs
de I'agriculture, de I'alimentation et de |'environnement.

Sylvie Pouteau est chargée de recherche en philosophie a INRAE
(UMR SADAPT). Apres vingt ans de recherches en biologie

du développement végétal, elle aborde I'éthique des relations
avec les plantes en agriculture au travers d'études inter-

et transdisciplinaires.

Avec les contributions de :

Aurélie Javelle, ingénieure de recherche en anthropologie
de I'environnement a I'Institut Agro-Montpellier.

Sébastien Mouret, chercheur en sociologie des relations humains-animaux
a INRAE (UMR Innovation).

Florence Pinton, professeure émérite en sociologie rurale
et de |'environnement a AgroParisTech.

Jocelyne Porcher, ancienne directrice de recherche en sociologie
de I'élevage a INRAE.

Maria Fernanda de Torres Alvarez, chercheuse en anthropologie,
ancienne contractuelle & INRAE.

afasSo
Daniel&Nina

Fondation sous I'égide de la Fondation de France

25€
ISBN : 978-2-7592-4284-9
uz  INrRA2 I
782759"242849

Editions Cirad, Ifremer, INRAE ISSN : 2267-702X
www.quae.com Réf.: 03053



	SOMMAIRE
	Remerciements
	Avant-propos
	Introduction. Se nourrir de relations plantes-humains, Sylvie Pouteau
	Des tournants végétaux autour de la cause végétale
	La cause végétale au cœur de la cause paysanne
	PlantCoopLab, émergence de la cause végétale comme phénomène originaire
	Six entrées dans la cause végétale
	Bibliographie

	1. Un regard sur l’expérience PlantCoopLab, Sylvie Pouteau
	Considérer l’agriculture à partir des humanités végétales
	Explorer les marges où s’inventent les agricultures écologisées
	La part non productive de la pratique interdisciplinaire : la concertation préalable
	La dynamique de groupe dans la pratique transdisciplinaire : quatre expériences
	Exercer un empirisme narratif plutôt qu’une théorisation
	Perspectives, entamer une deuxième phase du PlantCoopLab
	Bibliographie

	2. Après la cueillette : faire territoire et profession avec la part sauvage des plantes et des milieux, Florence Pinton
	Dans le pli des activités productives, des relations au monde vivant à considérer
	Les travailleurs des plantes face à la modernité
	De la plante au territoire
	Une profession méconnue qui n’en est pas une
	Pour une autre gouvernance des territoires ruraux
	Bibliographie

	3. Avec les plantes, repenser le travail vivant, Sébastien Mouret
	Cultiver et cueillir à la lisière de la production 
	Remercier les plantes de leur générosité
	Pour une écologie politique du travail
	Bibliographie

	4. La partie non productive du travail. Éloge de la joie, Maria Fernanda de Torres Álvarez
	Méthodologie
	Le rejet de l’inutilité
	La partie suspecte
	Le travail vivant et l’ouverture possible
	Travailler sur soi
	Éloge de la joie
	Bibliographie

	5. Vers une agroécologie vertueuse : coopérer avec l’agentivité végétale, Sylvie Pouteau
	Une invitation à une éthique de l’agriculture ?
	L’agroécologie au prisme de l’éthique des vertus
	L’agentivité végétale, point aveugle des priorités agroécologiques
	L’agentivité végétale, un parcours de reconnaissance
	Pour une agroécosophie avec les plantes
	Bibliographie

	6. Accueillir la part sauvage des plantes au travail, Aurélie Javelle
	Contexte et méthodologie
	Un sauvage protéiforme
	Un sauvage qui incarne la part indocile du monde
	Le rejet du terme « sauvage »
	Le dualisme dépassé par un travail vivant avec les plantes
	Un travail vivant autorisé par le respect de ce qui échappe au contrôle
	Bibliographie

	7. Cause animale/cause végétale. L’inévitable polarité du véganisme, Jocelyne Porcher
	Les plantes sont des choses
	Les plantes ne sont pas des choses
	Travailler avec les plantes
	Les biotechnologies ou la vie
	Bibliographie

	Perspectives. Vers un parlement des plantes, Sylvie Pouteau
	Être habité et habiter
	Perdre et retrouver la parole
	Représenter et revendiquer des mondes
	Bassins-versants végétaux et leurs ambassades
	Le parlement des plantes, un passeport pour l’avenir ?
	Bibliographie

	Liste des auteurs



